# JOURNAL OF LANGUAGE STUDIES (JLS) (BI-ANNUAL DOUBLE BLIND PEER REVIEWED/ REFEREED JOURNAL)

Volume 5 Issue 1 June 2021

**FACULTY OF LANGUAGE STUDIES** 

# BUDDHIST AND PALI UNIVERSITY OF SRI LANKA

#### **Disclaimer**

The responsibility for opinions expressed in the articles of this publication rests solely with their authors, and this publication does not constitute an endorsement by the Faculty of Language Studies, Buddhist and Pali University of Sri Lanka of opinions so expressed in them.

eISSN 2806-5433

# **Published by:**

Faculty of Language Studies

Buddhist and Pali University of Sri Lanka

No.37, Moragahahena Road, Pitipana, Homagama.

# JOURNAL OF LANGUAGE STUDIES (JLS) (BI-ANNUAL PEER REVIEWED/ REFEREED JOURNAL)

### **EDITOR-IN-CHIEF**

Ven. Vijithapura Gunarathana

## **EDITORS**

Ven. Dr. Kotiyagala Uparathana Dr. Upul Priyantha Gamage

#### PANEL OF REVIEWERS

Ven. Emeritus Prof. Nawagamuwe Rewatha Department of Sanskrit and Eastern Studies Faculty of Humanities University of Kelaniya

Senior Professor Ven. Makuruppe Dhammananda Department of Pali & Buddhist Studies Faculty of Humanities University of Kelaniya

Ven. Prof. Nadalagamuwe Dhammadinna Department of Modern Languages Faculty of Humanities University of Kelaniya

Prof. Medagampitiye Wijithadhamma Department of Pali and Buddhist Studies Faculty of Humanities and Social Sciences University of Sri Jayewardenepura

Prof. Saman Chandra Ranasinghe
Department of Languages, Cultural Studies and Performing Arts
Faculty of Humanities and Social Sciences
University of Sri Jayewardenepura

### Journal of Language Studies

Prof. He. Wa. Bihesh Indika Sampath

Department of Sinhala

Faculty of Humanities

University of Kelaniya

Senior Lecturer

Ven. Walapane Gnanasena

Department of Sanskrit and Eastern Studies

Faculty of Humanities

University of Kelaniya

Dr. S.M.A.K.Samarakoon

Department of Social Studies

Faculty of Humanities and Social Sciences

The Open University of Sri Lanka

Dr. Jani Samarakoon

Department of Modern Languages

Faculty of Humanities

University of Kelaniya

#### LIST OF AUTHORS

Prof. Ven. Gonadeniye Pannarathana Buddhist and BA (Hons), M.A., MPhil, Royal Pandith Department of Pali Buddhist and Pali University of Sri Lanka

Ven. Dr. Lenagala Siriniwasa BA (Hons), M.A., PhD, Royal Pandith Faculty of Language Studies Buddhist and Pali University of Sri Lanka

Ven. Dr. Mawatagama Pemananda BA (Hons), M.A., MPhil, PhD, Royal Pandith Senior Lecturer Grade I Department of Sanskrit Faculty of Language Studies Buddhist and Pali University of Sri Lanka

Dr. A. L. N. P. Perera Ph.D., M.A, B.A. (Hons) Senior Lecturer Department of Sinhala Buddhist & Pali University of Sri Lanka

Ms. S. Nimali Priyangika
M.Phil., M.A, M.A, B.A.
Ph.D. candidate, School of Literature and Journalism, Sichuan
University, PR China
Lecturer
Department of Language Skills Development
Buddhist & Pali University of Sri Lanka

Ven. Dr. Ethkandure Sumanasara B.A., M. A., Ph.D.

# TABLE OF CONTENTS

| PANEL OF REVIEWERSv                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| LIST OF AUTHORSvii                                                                                |
| TABLE OF CONTENTSviii                                                                             |
| Food and Fasting Methods in Jainism and Buddhism 1                                                |
| ලංකාවතාර සූතුයෙහි අන්තර්ගතය පිළිබඳ විමර්ශනාත්මක<br>අධාායනයක්                                      |
| Introduction of the Vṛttaratnākara to the Global World. 68                                        |
| සම්භාවා සාහිතායෙහි විදාමාන ලාලී කෙළිය122                                                          |
| චීනයේ බෞද්ධ සම්පුදායයන් පිළිබද අධායනයක් (A Study of the Buddhist Traditions in China)147          |
| ඊශෝපනිෂදයෙන් පුකට වන පරමාත්මන්ගේ බලපරාකුමය<br>(ඊශෝපනිෂදයේ පුථම හා ද්වීතීය මන්තුකාරිකා ආශුයෙන්)170 |

# Food and Fasting Methods in Jainism and Buddhism

# Ven. Professor Gonadeniye Pagngnarathana

#### Introduction

Both Buddhism and Jainism are accepted as the two main religions in India in the 6th century B.C. And also, those religions have been included in the Sramana tradition that was very famous during that controversial views period due to against Brahmanism. Based on the historical records, the founders of Jainism and Buddhism were represented the contemporary period; however, the Buddha and Mahavir never met each other face to face even though they lived in the same city or village on certain occasions. Both doctrines were taught based on nonviolence, but Jainism was stricter than Buddhism on this issue. Many similarities can be found in their teachings, based on the contents of their scriptures. Fasting is a common topic in both Jainism and Buddhism. The other religions also have been introduced different kinds of fasting methods for their followers. Hinduism introduces a nine-day fasting ritual named Navratha while Islam introduces a fourweek fasting custom called Ramadan. Christianity also discusses fasting habits for a certain period to develop its disciples' spirituality. Food and fasting methods are two interesting methods in Jainism and Buddhism introduced to their disciples the benefit of achieving their main spiritual ultimate goals. When Jain became pure vegetarians, the Buddhists followed flexible views on that issue. Both traditions follow of practices different kinds with different perspectives.

#### **Research Problem**

Food consumption is a controversial issue in many religions due to their consecutive rules for the followers. Buddhism and Jainism both religions discuss the consumption of a meal for their disciples. However, customs and rituals are not similar to each other. Both teachers have given special instructions

related to partaking in the food. The objective of this paper is direct to discuss the similarities and dissimilarities of the consumption of food in the above traditions.

## **Research Methodology**

Buddhist and Jain scriptures disclose more information related to the consumption of food. Primary and secondary scriptures are being used for the research. The primary sources are being identified as authentic texts in ancient religious literature. The commentaries, written by skillful writers, were identified as significant academic works. Many pieces of researches have been done on the consumption of food in Indian religions. The views of modern scholars also are being used to identify the main idea.

#### Discussion

The rest of the paper will allocate to discuss the nature of the topic and the special characteristic of the food consumption of both religious traditions. In Buddhist teachings, there are many controversial views with regard to food consumption. Certain rules are promulgated for the Buddhist disciples allowing and rejecting the acceptance of meals. *Vikāla Bhojana* meal in the afternoon and night is a sensitive topic among the followers of the Buddha. In addition, eating meat is also a controversial topic among many Buddhists. Like Buddhism, the Jian tradition also follows certain customs with regard to food consumption. This comparative study of food consumption would be more beneficial for the researchers and students.

### Food

Even though Jain lay devotees follow the simple vegetarian methods, the monastics are stricter than them for food habits. Strict rules have been introduced for Jain sadhus about food. They never eat meat, fish, or eggs. (Dundas, 2002, p. 176) Some vegetables are also prohibited, such as onions, potatoes, and fruits with many seeds within them. These are the main food items that are banned. (Dundas, 2002, p. 177) The Jain monastic and lay

devotees in Jainism do not eat root vegetables that have more than one *Jiva*. It is sinful to eat unripe fruits or ripe mixed with unripe and also it is being accepted to eat food that requires a lot of fire to cook them. Moreover, under the *Pratimāna* theory, the lay devotee promises to avoid all uncooked vegetables or cooked vegetables mixed with raw. Besides, they do not break mango from a tree. If anyone breaks and gives it to him or her then they eat. The policy has Sacittaparihara been named Pratimā. The *Nisibhojanatyaga Pratimā* explains how Jain followers avoid taking food between sunset and sunrise to abstain from harming insects in the dark. During this period, they only sip water before daylight. Under this practice, if a guest comes to their home, they prepare a bed for him but do not give them any food.(Stevenson, 1970, p. 223) Alcohol and honey were also prohibited for Jains. In accordance by certain commentators, say that eating honey is worse killing living beings.(Dundas, than 2002. 177) However, occasionally, they can use both as a medicine when they get sick. (Davidson, 2003, pp. 114– 130) There is a controversial record about eating meat for Jain followers in ancient times. Once when Makkhali Gosala practiced under the supervision of Mahavir, a cat killed a cock bigger than two pigeons, then Makkhali gave the cock to a woman to prepare a meal for him, and he ate it. (Dundas, 2002, p. 177) Besides, eating meat is permitted in Svetambar tradition with conditions. "Svetambar monastic law also suggests that in certain exceptional circumstances such as famine or to cure an illness, the consumption permitted."(Dundas, of meat was 2002. 177) However, in the medieval period, canceled the rule, and presently Jain practitioners are not allowed to consume meat in any situation. (Dundas, 2002, p. 177)

In comparison with Jainism, Buddhism does not have introduced rigorous methods to follow for foods. According to Theravada tradition, lay Buddhist devotees do not have any rules to follow for food, and they can eat anything such as meat, fish, eggs, all the fruits, and vegetables at any time, even though

monastics do have some rules.(*The Pali Tipitaka*, n.d.) In contrast, male and female monastics have to follow some rules when they eat meat. Ten kinds of meat are prohibited for them.(Horner, 1992, p. V.IV. 298-300) They are,

- 1. Elephant flesh Hatthimamsa
- 2. Horse flesh Assamamsa
- 3. Dog flesh Sunakamamsa
- 4. Snake flesh Ahimamsa
- 5. Lion flesh Sīhamaṃsa
- 6. Tiger flesh Vyaggamamsa
- 7. Panther flesh Dīpimaṃsa
- 8. Hyena flesh Acchamamsa
- 9. Bear flesh Taracchamamsa
- 10. Human Flesh Manussamamsa

Rules were made for monks and nuns not to eat these items of meat. Monastics were accused by the people. At the very beginning, all kinds of meat, people ate permitted for monks and nuns. One close female devotee called *Supriya* offered her flesh to one monk when he asked for a meal with meat. When she

went to the monastery, she saw a sick monk and asked he wanted anything like medicine. Then the monk asked to bring a meal with meat, and she promised to give him. However, she could not find any meat from any shop because it was a holy day. She did not like to break her promise and thought if she did not send a meal with meat, the monk's sickness would become more severe. Regarding the situation, she cut her thigh and gave it to a servant to prepare a meal and sent it to that monk who asked for meat. Knowing the incidence, a special rule was promulgated by the Buddha for monastics not to eat human flesh.(Horner, 1992, p. Vol. IV 301) However, other kinds of meats and all kinds of vegetables are allowed.

According to  $Mah\bar{a}haparinibb\bar{a}na$  sutta, the Buddha visited  $Kusin\bar{a}r\bar{a}$  in his last days with the community of Sangha for his great demise ( $Parinirv\bar{a}na$ ), and he felt purgative disease when he was at  $P\bar{a}v\bar{a}$ . Considering the situation of the Buddha's disease, one of his lay disciples named  $Cundakaram\bar{a}raputra$ , who was a stream-enterer,

offered him a special food called Sūkamaddava to cease the illness of the Buddha. At that moment, the Buddha advised him to serve Buddha with that special food but no other monks. The Buddha advised him to serve monks with the rest of the meal and to store the rest of the food that served to the Buddha, in a pit in the earth without giving anyone, because no one can digest that except the Buddha.(Walshe, 2012, p. 256) The reason is given in the commentary the divine beings had added special divine nutritious to the meal since it was the last meal of the Buddha. The meaning of the Pali word sūkara is pig, and Maddava is mild, gentle, soft. However, the commentators explain that *Sūkamaddava* was not the mushroom but pork. They have quoted the main source named great Sinhala commentary (Sihalamahatthakathā) and used it in commentaries. Both their commentators Buddhaghosa and Dhammapāla, follow the views of great commentary.(The Pali Tipitaka, n.d.) However, they themselves mention certain different views that had been existed during the commentary period. Except this, there are records that the Buddha had accepted the meat from devotees.(Horner, 1992, p. Vol.IV. 303)

"Bhante, in the presence of the blessed one I heard and learned this: 'The giver of what is an agreeable gain what is agreeable' Bhante, my pork embellished with jujubes is agreeable. Let the blessed one accept it from me, out of compassion. The blessed one accepted, out of compassion."(Bodhi, 2012, p. 669)

However, Buddhist monks consume meat or fish; they have to consider three points; first, whether that meat prepared for them directly. Second, the meal with meat is prohibited if they see someone killing an animal to prepare a meal for them, or be aware that the meal prepared with meat by killing an animal. "Jīvaka, I say that there are three instances in which meat should not be eaten. When it is seen, heard, or suspected (that the living being has been slaughtered for oneself)."(Buddha et al., 2009, p. 474)

The meal with prepared meat at the shop is allowed. A very famous Jain devotee called *Sīha*, the army commander arranged special alms for monks with meat in his house after conversion to Buddhism. Knowing that the Jain disciples started to accuse him that Sīha is giving Dana by killing a big animal. At that time, Sīha, the commander said that he never kills animals; even his life will be lost. (Bodhi, 2012, pp. 1135–1136) Several places were recorded in the Canon where the monks and Buddha accepted meat. the Mahayana Buddhist However, like texts Lankavatāra Sutra convey a message against the Theravada idea but close to the Jain views on this matter. According to the Sutra as mentioned earlier, meat-eating is prohibited by the Buddha for disciples.

"In the present sutra, all meat-eating, in any form, in any manner, and in any place, is unconditionally and once for all, prohibited for all. Thus Mahamati, meat-eating I have not permitted to anyone, I do not permit, I will not permit. Meat-eating, I tell you Mahamati, is

not proper for homeless monks"(Suzuki, 1991, p. 219)

Liquor and onions are also on the prohibition list that of Mahayana followers. "Liquor, meat, and onions are to be avoided, *Mahamati*, by the Bodhisattva-*Mahasattvas* and those who are victor-heroes" (Suzuki, 1991, p. 219) Liquor is prohibited for both lay followers and monastics in Theravada traditions, too. However, lay devotees have no rules about liquor and only precept. In addition, honey is one of the main medicines permitted for the monks.

#### **Begging Methods**

In comparison with Buddhism, Jainism has different begging methods. The *Digambar* and *Svetambar* traditions follow different customs when they beg and accept food from devotees. Digambar Sadhus are stricter than *Svetambar* Sadhus. According to their monastic rules in the morning, one monk should beg for tea and milk for all other monks. The others should continue their monastery studies while he was in the begging round, then they share food with

all.(Stevenson, 1970, p. 229)"...but about an hour after sunrise, he always went on a preliminary round, and, begging tea and milk for his guru and the other monks, took it back to the monastery" (Stevenson, 1970, p. 229). Sub traditions have different customs on begging. The Svetambar Sadhus get food from all families without considering caste, religion, or social status. The Sadhus called Marwar, take food from Hajama (barber) families whose food is not eaten by Hindus. However, the yellow robe Svetambar Jain Sadhus does not go to the non-Jain home for food but only visits their devotees' houses. They refuse food from other religious houses such Brahmins', Kshatriya's others.(Stevenson, 1970, p. 230) However, Svetambar Sadhus also follow some strict rules when they accept alms from houses. If they see on the steps of house green leaf or a vegetable lying, they go to another house. If they see a woman cleaning the rice or wheat, they do not take food from her and reject food offered by a woman with an infant because they think it will be caused to cry the baby. If devotees specially prepare for them, it also will be rejected. "None will take things specially prepared for them" (Stevenson, 1970, p. 230) However, *Svetambar* Sadhus accept the invitations from devotees for alms in their houses. They do not eat rewarmed food, and also, they eat their meal as quickly as they can. (Stevenson, 1970, p. 231) There is another custom among the *Digambar* sadhus they will not eat any offering for the Idols.

According to the *Kandaraka* Sutta in *Majjhima Nikāya*, several customs were rejected by the Buddha for his disciples. Those are much closer to the Jain begging traditions.(Buddha et al., 2009, pp. 446–447) The Buddhist monastic customs are different from Jain customs. According to the Buddhist Vinaya, the monks should go to alms round from house to house without missing any. If the householder does not offer any food, then they have to go next. There are some records about how the Buddha and disciples begged going alms round. The Buddha or his disciples do not take food by hands as Jain sadhus. Even though

Jain sadhus do not use the bowl, the Buddha and monks always use a bowl. After the higher enlightenment of the Buddha, he had not a bowl to accept the honey and sweet cake offered by two merchants named *Tapassu* and *Bhallika*. Considering the situation, four great divine kings offered four bowls from four directions. Then the Buddha determined to become one and accepted merchants' food by it. The *Mahavagga* has been recorded as follows.

Then it occurred to the Lord "Truth-finders do not receive with their hands. Now with what shall I receive the barley-gruel and honeyballs?" Then the four great kings, knowing with their minds the reasoning in the Lord's mind, from the four quarters presented the Lord with four bowls made of rock crystal, saying "Lord, let the Lord receive the barley gruel and honey balls herein." (Horner, 1992, p. Vol. IV. 6)

According to the rules of bhikkhus with regards to the bowl, the Monastics should use their

bowls till five holes in it repairing again and again.(*The Pali Tipitaka*, n.d.)

### **Fasting**

Jain tradition introduces fasting custom as one of the major rituals which follow both monastics and lay people with the aim to purify mind, body, and also their self-control. Jain sadhus practice the fasting ritual as a major part of their monastic life. The lay people follow their Sadhus on festival days and special days. On certain occasions, they practice severe fasting methods even food and water are not allowed. In the practice of *Padikamanum*, they give up four kinds of food for a certain period.(Stevenson, 1970, p. 257)

Many people practice Fasting following Mahavir to become a real disciple of him. According to Jain records, he has fasted for over six months. In the current Jain society, some people try to follow him. Hira Ratan *Manek* is one of the followers of Mahavir.(*BBC - Religions - Jainism*, n.d.) *Paryushan*, which comes every monsoon season, is one of the most prominent festivals in which people train

Fasting. While the followers of the Svetambar tradition practice eight days, the followers of the Digambar tradition live in fasting for ten days. There are many types of fasting methods in Jainism for Monastic and lay disciples. Ratri Bhojan tyag in which the practitioner does not eat after sunset is very common in the Jain community. Some people abstain from not only food but also water during the period. However, it is not easy to practice for working people; therefore, they only follow this during the festival season. (Julka et al., 2017) When the practitioners of Svetambar tradition observe fasting they take only boiled water during the daytime. The members of the same family do not observe or practice the same fasting method and on certain occasions, they practice in a different way. The fasting methods can be classified into four.

- Complete fasting: giving up food and water completely for a period
- Partial fasting: eating less than you need to avoid hunger

- Vruti Sankshepa: limiting the number of items of food eaten
- Rasa Parityāga: giving up favorite foods(BBC
   Religions Jainism, n.d.)

These fasting methods can be categorized into two, namely high risk and low risk based on their power. The Upavas named *Tiwihar*, *Upavas*, Bela, and Tela are considered as high risk while *Byassana*, *Ekasana*, *Ratri bojantyag* are regarded as low risk.

According to Jain scriptures, different kinds of Fasting methods are recommended for different people. The training is different for sick people from others. When getting ill, they can practice simple fasting systems which are not so strong. The eleventh vow out of twelve in Jainism explains how to lay disciples follow the monastic life as a monk.

He promises that for twenty-four hours he will touch neither food water, fruit, betel-nut, ornaments, scents, nor any sort of weapon, and will commit no sort of sin, but observe celibacy. He further promises that by day he will only wear three cloths (a cloth over his legs, one over his body, and a mouth cloth), and that at night he will use two cloths only (one spread above him and one below him). (Stevenson, 1970, p. 217)

Furthermore, lay people cannot practice like monks because the monastic practice is stronger than the mundane one. As an example, one of the great disciples called Indrabhuti Gautama had a habit that he took food only once every six days.(Jaini et al., 1979, p. 238) However, for one who wishes to become a monk, he should practice more than normal lay people.(Stevenson, 1970, p. 217) The fasting system can be identified as the following.

Aathai: A person practicing this form of fasting will not eat anything for eight days.

*Tela*: A person practicing this form of fasting will not eat anything for three days.

*Masskhaman*: A person practicing this form of fasting will not eat anything for thirty days.

Olee: In this practice, for 9 days food is taken without any additive that provides specific taste such as ghee, spices, salt.

*Varshitap*: This is a difficult form of fasting and demands a high level of skill and discipline; it is based on the story of Lord Rishabh not eating or drinking for 400 days.

Ayambil: A person eats only one kind of food per day, which may not contain salt nonoil.

Ekashana: A person eats only once a day.

Beyashnaa: A person eats only twice a day and generally they have Breakfast & Dinner. (Jain, 2015)

Chauvihar Upvas: To give up food and water for the whole day.

Upvas: To give up only food for the whole day.

Digambar Upvas: One may drink water only once a day, before sunset.

Shvetamber Upvas: One may drink boiled and cooled water after Porsi, provided this

is done before sunset

Navkarsi: Food and water are consumed a minimum forty-eight (48)

minutes after sunrise. Devout Jains

### Journal of Language Studies

brush their teeth and rinse

their mouths only after sunrise.

Porsi: Taking food and water three

hours after sunrise.

Sadh-porsi: Taking food and water four

hours and thirty minutes after sunrise.

Purimuddh: Taking food and water six

hours after sunrise.

Avadhdh: Taking food and water eight

hours after sunrise.

Navapad Oli: During every year for 9 days

starting from the 6/7th day in the bright fortnight until the

full moon day in Ashwin and

Chaitra months,

Tivihar: After sunset, no food or juice

shall be taken, but one may

drink water. Many Jains

practice this daily.(Jain World,

n.d.)

#### Santhara or Sallekhana

The most argumentative and controversial fasting method is Sallekhana, which requires to stop consuming food and water completely with the intention of purifying and removing all kinds of feelings from the mind till the death of the practitioner. One who practices Sallekhana or should stop food and water aiming the death. Jain disciples practice this Sallekhana to confess their sins. According to Jain teachings, vegetables and plants also have Jiva. Therefore, they collect demerits during their lifetime eating those plants. However, people cannot live without eating vegetables or plants. That is why they practice Sallekhana so they can abstain from harming any *Jiva* at the end of their life. Mahavir and many other disciples ended their lives in this way.(Jain Philosophy | Internet Encyclopedia of Philosophy, n.d.) Present Jian followers have misunderstood this concept and practice it the wrong

way till death. According to ancient Jain scriptures, the Sallekhana is allowed only in four situations.

*Upasarga* - an unavoidable calamity

Durbhiksa - in a great famine

Jara - in old age

Nihpratikararuja - in a terminal illness(Jaini et al., 1979, p. 229)

Jains believe that the practice of Sallekhana is a way to generate much merit for their liberation. The story of *Sramanopāsaka* Ananda is very popular among the Jain community because, in his last days, he practiced Sallekhana. After his death, he was reborn as a deity of the first heaven. Mahavir disclosed his next birth after divine life and predicted that Sramanopāsaka will be born as a human being in Videha and will become an Arahant in that life(Jaini et al., 1979, p. 240) Sallekhana is popular in modern Jain society too. According to recent research, over 200 people die annually across India by practicing this method. Keila Devi is one example, and she died because of practicing Sallekhana, and then family members were happy about her death.(BBC - Religions - *Jainism*, n.d.) In 2016 one thirteen year's old girl named Aradhana *Samdaria* practiced Sallekhana for 68 days and died.(Raj & Barry, 2018) After her death, the Indian Caught banned this practice, and then thousands of people protested against the Judiciary decision. The human rights organizations are with the caught decision. They also strongly against this kind of death saying that it is a kind of commit suicide.(*BBC - Religions - Jainism*, n.d.)

When comparing the fasting methods in Jainism with Buddhism, scholars have found many differences between both religions. According to the given information, it is obvious the situation of Jain fasting. However, the Buddhist practice is more flexible than the Jain. The Buddha did not promulgate any rule for lay devotees with regard to fasting. In contrast, there are some minor rules for monks with changing facilities occasionally. In Buddhism, lay people can observe eight or ten precepts if they wish. Five precepts need to be observed in their daily life. Precepts are not rules, but one who observes high precepts should practice it with the example of

Arahanth precepts in order to gain more benefit from it.(Bodhi, 2012, pp. 1178–1179) Vikālabhojana (abstain from taking food after lunch till the next day morning) is one of the eight or ten precepts. (Bodhi, 2012, p. 1178) One who breaks promises or determinations, the power of spirituality will be decreased. However, it is not as sinfulas killing or stealing. Moreover, the novice monk observes ten precepts including Vikālabhojana as their celibacy with their first ordination. They must have the determination to protect those ten policies till their higher ordination as rules.(Horner, 1992, p. Vol. IV 105-106) If they break any intentionally or unintentionally, they have to retake them as soon as possible. Unbroken precepts can produce many good results. However, if a lay person or novice monk breaks any part of their celibacy, they have chances to recover their mistakes and become a virtuous one as before. Moreover, there are some alternatives to this regard. Eight kinds of beverages named mango drink, rose apple drink, plantain drink, banana drink, honey drink, grape drink, edible lotus root drink, and parusaka drink, have been permitted during fasting time for monks who practice fasting in and devotees evening.(Horner, 1992, p. Vol. IV 339) The Brahmans had used this policy for the night in the contemporary period. One Brahman called *Keniya* offered big bowls of beverage made by fruits for the Buddha and monks in the evening, and the Buddha ordered his disciples to accept it. Then the Buddha and monks used it and advised monks to accept eight kinds of fruit its beverages in the evening. Due to this policy, they could take fruit drinks at night. On the other hand, fasting is a minor rule that can be confessed easily for high ordained monks.(Horner, 1992, p. Vol.II 317) In addition, it is not a wrong action for the monks to have a disease or any psychological problems. The disciplinary rules for high ordained monks can be divided into three parts based on their strength. Fasting is including the last minor part of the groups. Although the rule is broken by a monk intentionally or unintentionally, they can confess their offense in front of the other higher ordination monks. At the very beginning of the Buddhist ordination, monks used to go alms round in the evening too. However, they faced lots of problematic incidences during the alms round in the evening.

Venerable sir that bhikkhus wandering for alms in the thick darkness of the night have walked into a cesspool, fallen into a sewer, walked into a thorn bush who had already committed a crime and those planning one, and they have been sexually enticed by woman...... Better bhikkhu that you get your belly cut open with a sharp butcher's knife than this prowling for alms for your belly's sake in the thick darkness of the night."(Buddha et al., 2009, p. 552)

As a result, the Buddha banned evening alms round. Nevertheless, the Buddha never had gone alms round in the evening, and he had practiced one meal for a day. Also, he has praised fasting after lunch.(Buddha et al., 2009, p. 577)

In addition, there is a special method, which is no food or water allowed during the meditation period. It is a high standard concentration introduced by the Buddha for great *Sravakās* who possess strong noble and spiritual powers. It is called a concentration cessation perception and feelings. According to the Pali scriptures, it is related to only Arahanth who has high concentration power, and the Buddha. When they enter this concentration, their feelings are completely deactivated. Only their bodies are warm. During the time of the Kakusanda Buddha, the first Buddha in this eon, one of his great disciples' name Sanjeeva attained this concentration under a certain tree near the main road. Having seen him, people made a cremation file covering his body to cremate him because people thought he died. The file was completely cremated. The next morning, Arahanth Sanjeeva arose from his concentration and went to the village in search of food. He had not any difficulties with the fire because of his power of concentration. (Buddha et al., 2009, p. 432)

Moreover, according to the *Mahaparinibbāna* sutta, once the *Gotama* Buddha had practiced the same concentration at the city of *Atumā*, and he was not even aware of the death of two brothers and four oxen in front of his hut due to the thunderbolt.(Walshe, 2012, p. 259) During the concentration period, they do not take any kind of food or drinks. This special concentration is available only in Buddhism.

#### Conclusion

Both Jainism and Buddhism were established in Indian Society with the concept of non-violence loving-kindnesses. Both founders the Buddha and Mahavir were from the Kshatriya clan, which had the ruling power of the country. Both teachers discussed a final liberation which would be achieved after eliminating all defilements in the mind. They have practiced self-mortification before their enlightenment. Nirvana is the ultimate goal of Buddhists whereas Jain regards *Kevalya* knowledge as their final goal. Even though they did not recommend the same method for their disciples, they have given

some rules and precepts to practice for spiritual development. Both teachers have paid their attention to the consumption of food and meals. Mahāvir introduced a list of food items not to be eaten such as meat, fish, egg, and honey. The Buddha was completely opposite of Mahāvir and allowed his disciples to eat freely according to their wishes except for some items for monks. Fasting is one of the concepts that both teachers accepted but in different conditions. They have different habits and regulations on the issue. The Jain disciples follow the strict policies with the fasting method. However, the Buddha introduced a flexible path for fasting. The aim of Jainism by practicing fasting is to purify the body and mind. Conversely, the Buddhist aim is the easiness of the disciples. Although the Buddhist fasting method is simple, the fasting methods like Sallekhana in Jainism lead the death of the practitioner. According to the given information, it can be understood that the Jain practice is harder than the Buddhist practice.

#### **Bibliography**

BBC - Religions - Jainism: Fasting. (n.d.). Retrieved November 26, 2018.

http://www.bbc.co.uk/religion/religions/jainism/cust oms/fasting\_1.shtml

Bodhi. (2012). The numerical discourses of the Buddha: A translation of the Aṅguttara Nikāya.

Buddha, Ñāṇamoli, & Bodhi. (2009). The middle length discourses of the Buddha: A [new] translation of the Majjhima Nikāya; translated from the Pali (4. ed). Wisdom Publ.

Davidson, J. A. (2003). World Religions and the Vegetarian Diet. 14/2(fall).

Dundas, P. (2002). The Jains. Routledge.

Horner, I. B. (1992). The book of the discipline = (Vinaya-piṭaka). Pali Text Society.

Jain, N. (2015, February 20). Types of fasting in Jainism.

Jain24.

http://www.jain24.com/jainism/types-of-fasting-in-jainism/

Jain Philosophy | Internet Encyclopedia of Philosophy. (n.d.). Retrieved November 28, 2018, from https://www.iep.utm.edu/jain/

Jain World.(n.d.).RetrievedNovember 28, 2018, from http://www.jainworld.com/philosophy/austerities\_oth ers.asp

Jain, P. S., University of California, B., & Center for South and Southeast Asia Studies. (1979). *The Jaina path of purification*. University of California Press.

Julka, S., Sachan, A., Bajaj, S., Sahay, R., Chawla, R., Agrawal, N., Saboo, B., Unnikrishnan, A. G., Baruah, M. P., Parmar, G., & Kalra, S. (2017). Glycemic management during Jain fasts. *Indian Journal of Endocrinology and Metabolism*, 21(1),

Raj, S., & Barry, E. (2018, January 20). India Police Pressed to Act in Girl's Death After Fast. *The New York* 

https://www.nytimes.com/2016/10/16/world/asia/indi a-jain-fasting

Stevenson, S. (1970). *The heart of Jainism*,. Munshiram Manoharlal.

Suzuki, D. T. (1991). The Lankavatara Sutra: A Mahayana text, translated for the first time from the original Sanskrit. SMC Pub.

*The Pali Tipitaka*. (n.d.). Retrieved October 6, 2018, from https://www.tipitaka.org/

Walshe, M. O. (2012). The long discourses of the Buddha: A translation of the Dīgha Nikāya. Wisdom Publications.

#### **Biographical Note**

Ven. Gonadeniye Pannarathana Thero's major is Pali language. His first degree has completed with a first-class honor and subsidiary was Sanskrit at the University of Kelaniya Sri Lanka. Postgraduate degrees; Master of Arts, and Master of Philosophy have also been completed at the same University, and passed the Royal Pandith examination held by the Sri Lankan Oriental Society. Currently venerable thero is a Ph. D candidate at the West University of USA. Venerable Thero is permanently employed as a professor at the Department of Pali at Buddhist and Pali University of Sri Lanka.

# ලංකාවතාර සූතුයෙහි අන්තර්ගතය පිළිබඳ විමර්ශනාත්මක අධායයනයක්

#### Ven. Asst. Prof. Lenagala Siriniwasa

#### **Abstract**

Lankāvatāra sūtra is an ancient Mahāyānic text book which has got a brief introduction on many subjects in the related tradition. The discussions which were occurred among the Buddha, Mahāmati and Rāvana are very important to understand the basic Mahāyānic teachings. The topics such as Mind, Cittamatrata, Ālayavijnāna, Nirvāna, Trikāya, Pāramitā, Upāyakausa lya jnāna and others are really practicle for the attainment of Buddhahood. The facts which are dicussed in Theravada suttas are expanded in a theoretical manner in Mahāyānic texts.Lankāvatāra sūtra is a compendium of Mahāyāna and the divergent concepts are given without any discrimination. The basic teachings of Vijñānavāda and Sūnyatāvāda can be seen there in many places in this sutra. Later on, those concepts developed as separate traditions in Mahāyāna school. In this research, I have found the

mixture of those different philosophical concepts in

the same sūtra. It means that this sutra has compiled

in early period of Mahāyānic tradition. Then the

concepts were developed separately in a broade

manner. There are ten (10) chapters in this book as

follows. 1. Rāvanādhyeşanā 2. Sattrmsatsāhasrasarvad

harma samuccaya 3.Anityatā 4. Abhisamaya

5. Tathāgatānityānityaprasamga 6. Kṣanika 7. Nairmān

ika 8.Māmsabhakṣana 9.Dhāraṇi 10.Sagāthakam are

the ten chapters. The chapters are named as parivartas

in this Sūtra.

**Keywords:** Vijñaptimatratā, cittamātra, sūnyatāvāda,

trikāya, tathatā

35

#### හැඳින්වීම

බුදුරජාණන් වහන්සේ මහ සාගරය මැද පිහිටි මලය පර්වතයෙහි ලංකා මාළිගාවේ වැඩ සිටි අතර බුදු බෝසත් මහසතුන්ගෙන් පරිචාරිත වූ සේක. මහාමති නමින් හඳුන්වන බෝසත් ඒ අතර පුධාන විය. එහි රැස් වූ බුදුවරු දසබලධාරී ෂඩභිඥාදී විශේෂ ගුණකෞශලා පරිපූණි උතුමෝ වූහ. මේ සියල්ලෝම ලෝකය විඥප්තිමාතුයක් (චිත්තමාතුයක්) පමණක් යයි දන්නාහු වෙති. ඔව්හු පඤ්ච ධර්ම පිළිබඳවත් තිවිධ ස්වභාව පිළිබඳවත් අෂ්ටවිධ වූ විඥාන හා ද්විවිධ වූ අනාත්මත් පිළිබඳවත් හසල දැනුමක් ඇත්තෝ වූහ. බුදුරදුහු දින හතක් මුහුදු නා රජුන්ගේ මැදුරෙහි ධර්මදේශනා පවත්වා එම මාළිගයෙන් පිටතට වැඩම කරන විට ශකු, බුහ්ම, නාග කනාහ ආදීන්ගේ පුශංසාවලට බඳුන් වූහ. අනතුරුව ලංකාව දෙස බලා සිනාසී මෙසේ වදාළ හ.

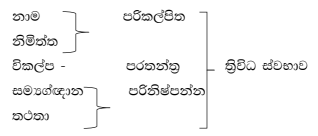
'අතීත තථාගතවරු ස්වයංභුඥානයෙන් අවබෝධ කළයුතු, තකී සීමා ඉක්මවා ගිය, ශුාවක, පුතාංක බුද්ධ ඥානය ඉක්මවා ගිය, දාශීනික ඥානය ද ඉක්මවා ගිය මෙම පරම සතාංය දේශනා කළහ. මම ද යඤාධිපති රාවණට මෙය දේශනා කරමි' යනුවෙනි.

මෙම වචනය බුදුරදුන්ගේ ආධාාත්මික බලය හේතුවෙන් රාවණට ඇසුණු අතර ශකු, බුහ්ම නාගකනාාවන් විසින් පිරිවරන ලද බුදුරදුන්ගේ එම පුකාශය ගැන සතුටට පත්ව මද වෙලාවක් මුහුදු රළ දෙස බලා සිට විඥාන ධාරාවන්ගෙන් පරිණාමය වූ ආලය විඥානයෙහි ස්වභාවය වැටහීමත් සමග සමාධිගත වී බුදු රදුන් හමුවට ගොස් ලංකාවට වඩින ලෙස ආරාධනා කිරීමට තිරණය කළ බව සඳහන් වේ. මුළු රාතුිය පුරාම උන්වහන්සේ ලංකාවාසී මිනිසුනටත් දේවියන්ටත් ශාන්තියක් ලබා දෙනු ඇතැයි ද හේ සිතී ය.

මෙසේ තීරණය කළ රාවණ, තම පුෂ්පක වීමානයට නැගී පිරිවර සහිත ව බුදුරදුන් හමුවට පැමිණ තෙවරක් පැදකුණු කොට සංගීත පූජා පවත්වා ලංකාවට වඩින ලෙස ආරාධනා කළ අතර එහිදී බුද්ධානුභාවයෙන් ධමීය මෙනෙහි වන්නට විය. 'චිත්තමාතුමිදං සව්ං' මේ සියල්ලම සිත්මාතුයක් පමණක් යැයි වැටහුණ අතර චිත්ත, මනෝ, මනෝ විඥාන පිදිබඳ විගුහයද අවබෝධ විය.

එම අවස්ථාවේ බෝධිසත්ත්ව මහාසත්ත්ව මහාමති ද රාවණගේ අවබෝධ වීම දැනගෙන පුශංසා කළේ ය. දීසී ධම් සාකච්ඡාවකින් පසු නැවතත් සංගීත පුශංසාවක් මධුර මනෝහර ලෙස ඉදිරිපත් කළේය. අනතුරුව නැවතත් ධම් සාකච්ඡාව ආරම්භ විය. ධම් හා අධම් පුහාණය, චිත්තමතුතාව ගැඹුරින් විගුහ කිරීම පිණිස බුදුරදුන්, මහාමති හා රවණ යන තිදෙනාගේ අදහස් දැක්වීම අනතුරුව දක්නට ලැබේ.

ලංකාවතාර සූතුය පුධාන ධම් කාරණා පහක් සාකච්ඡා කරයි.



මෙම කැරණුවලට අමතරව හා සමගාමීව

- (1) චිත්තමාතුතා
- (2) අනුත්පාද (ශූනානා)
- (3) තිකාය
- (4) තථාගත
- (5) අතිරේක ධම් (පරිනිධාන, මහාකරුණා, උපාය කෞශලා, අධිෂ්ඨාන ආදි කරුණු) යන කාරණා පහ ද සාකච්ඡා කෙරේ.

සූතුයෙහි විගුහ කරන ආකාරයට සියල්ලෙහි ම ස්වභාව විරහිත (නිඃස්වභාව තත්ත්වයක් පවතී. වළාකුලක් සේ ගිනිපෙනෙල්ලක් කරකවන විට පෙනෙන ගිනි චකුයක් සේ ගාන්ධර්වයන්ගේ අහස් මාළිගාවක් සේ අනුත්පාද වශයෙන් ධම් පවතින බව එහිදි පැහැදිලි කෙරේ. මායාවකට, මිරිඟුවකට, වතුරේ පෙනෙන සඳකට, සිහිනයෙන් දකින දෙයකට එය උපමා කොට ඇත. බාහිර වස්තු පිළිබඳ මානසික විකල්ප ඇති වන අතර ඒවා පිළිබඳ යථාර්ථයෙන් තොරව වැරදි අදහස්වලට එළඹ ගැනීම ද පැහැදිලි කොට ඇත.

සියල්ල චිතු මාතුතුාවක් ලෙස වටහාගත් විට විකල්ප විරහිත යථාථ ඥානය ඇති වේ. එය නිරාභාස හෙවත් සෙවනැලි රහිත අවස්ථාවක් ලෙස විගුහ කරයි. එසේම තථතාව ලෙස හඳුන්වන එම අවස්ථාව පාරිශුද්ධ පුඥාව වන අතර බන්ධන විරහිත එකී අවස්ථාවේ සියල්ල තමාගේම මානසික පරිණාමයක් ලෙස (ස්වචිත්ත පරිණාම) වටහා ගනියි. බොධිසත්ත්ව මෙම අවස්ථාවේ නිර්වාණය හා සංසාරය යන ද්විත්වයෙහි ඒකත්වය හෙවත් සමානත්වය සාඤාත් කරගනියි.

මෙම සාඤාත්කරණය සඳහා මහාකරුණාව, උපාය කෞශලා ඥානය, අනාභෝග චය්‍යාව (විශේෂත්වයකින් තොරව නිරායාස චය්‍යාව) අවශා වේ. සූය්‍යාගේ නිරායාස ආලෝක නිකුත් කිරීමට මෙම අනාභොග චය්‍යාව සමාන කොට ඇත. බාහිර වස්තු සියල්ල මායාවක් ලෙස දකින බෝසත් අනිමිත්ත ජීවිකාව පුහුණු කරයි. භූමිකුමානුගත ව ඉදිරියට ගමන් කරන ඔහු සමාධියට පත් වන අතර තෙකුධාතුකය (කාම, රූප, අරූප ලෝක) චිත්තමාතුතාවක් ලෙස දකියි. ඔහු ලබාගන්නා සමාධිය ද මායාවක් හා සමාන බව (මායෝපමා) පුකාශ කොට ඇත. මෙසේ ඉදිරියට ගමන් කරන ඔහු පරිපූණි පුඥාව ලබා බුද්ධකාය උරුම කර ගනියි.

ඔහු දශබල ෂඩභිඥා, විසාරද ඥන බලයන්ට උරුමකම් කියන්නකු බවට පත් වේ. එම පුද්ගලයා සියලු බුද්ධ භුමීන්හි සංචාරය කරන අතර තථාගතකාය උරුම කර ගත්තෙක් වන්නේය.

ඔහු ස්කන්ධ, ධාතු, ආයතන, චිත්ත, උපත වැනි අංශ ඉක්මවා ගිය අයෙකු වන අතර විකල්ප හා දාර්ශනික ඇලීම්වලින් ඔබ්බට ගමන්කළ අයකු බවට පත් වේ. චිත්තමාතුතාව පමණක් ඔහුගේ වැටහීම තුළ පවතියි. තෙතුධාතුකය නිරීඤණය කරන ඔහු එහි පැවැත්ම වාසනා නමැති පුරුදු ඇසුරින් නිමාණය වන්නක් බව වටහා ගනී. එම වාසනාවන් අනාදිමත් කාලයක සිට සංසාර ගමනේ දී රැස් කරනු ලැබ ඇත. ඔහුට තමා කැමති ආකෘතියක් නිර්මාණය කර ගැනීමටත් එසේ නිර්මාණය කරගෙන සත්ත්වයාට සිය අවබෝධය වන චිත්තමාතුතාව දේශනා කිරීමට සහ එම සත්ත්වයා උසස් භුමීන් කරා රැගෙන යාමටත් හැකියාව ලැබෙන බව පැහැදිලි කොට ඇත.

මනස යථාථ්ය වන අතර එම යථාථ්ය තථතා හෝ සමතා ලෙස නම් හැකි ය. බෝධිසත්ත්ව මෙකී තථතාව කළ වාසය කරයි. එවිට විකල්ප තත්ත්වයන් ඉක්මවා යන ඥානය පහළ වේ. සියලු සත්ත්වයන් පිළිබඳ ආදරණීය, කරුණාබර හැඟීමෙන් යුතුව පරාථකාමී චේතනාවෙන් ඔහු කටයුතු කරයි. ආත්මාර්ථකාමී සිතුවිලිවලින් තොරව ඔහු නිරන්තරයෙන්ම කටයුතු කරයි. මනස සහ ලෝකය ඒකක් ම (අද්වෛත) යයි ඔහු වටහා ගනියි. සංසාරය හා නිවාණයෙහි සමතාව ද ඔහු වටහා ගනියි.

මායෝපම සමාධියට පත් වන විට බෝධිසත්ත්ව එකී සමතාව අවබෝධ කර ගනියි. තවදුරටත් භාවනා කිරීමේදී වජුබිම්බෝපම සමාධියට පත් වන අතර උසස්ම කාය වන බුද්ධකාය ලෙස නම් කොට ඇත. දසබල, ෂඩභිඥා සහ දස වෛශාරදා ඥාන ඇතිවන විට මෙකී බුද්ධකායයට හිමිකම් කියයි.

#### ස්වභාව විරහිත බව

වස්තු ස්වභාව විරහිතයි. එමෙන්ම ශූනාතා ලක්ෂණ සහිතයි. ලෝකය මනස මිස වෙනෙකක් නොවේ. බුද්ධත්වය සඳහා ද්වෛතවාදයෙන් සහ විශේෂතාවාදයෙන් මිදිය යුතු ය. තමා තුළම සතාය සොයා ගත යුතු ය. ලංකාවතර සූතුයෙහි දී මෙකී ඉගැන්වීම විස්තරාත්මක ව දක්වා ඇත. පුතාාත්මගති (inner perception) හෙවත් ආත්මසාඤාත්කරණය (ස්වසිද්ධාන්ත) ලෙස මෙය විගුහ කොට ඇත. ආය්ඥානය නමින් හැඳින්වෙන මෙකී පරිපූර්ණ ඥානය අභාන්තර ඥානයෙන් මතුකර ගත යුත්තකි. බුද්ධිය හා තර්කය ඇසුරින් එය උපදවා ගත නොහැකි ය. ලංකාධිපති රාවණට මෙම මාගීය බුදුහු මැනවින් පැහැදිලි කරති.

දෙවන පරිච්ඡේදය ආරම්භයේ දී බෝධිසත්ත්ව මහාමති බුදුගුණ වණිනාවක් කරන අතර එය අවසානයේ දී පුතාාත්මගති හෙවත් ආත්මසකෂාත්කරණය පිළිබඳ විස්තර අසන ලෙසත් තමා එයට අදාළ සියලුම පිළිතුරු ලබා දීමට සූදානම් බවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ පවසති. දාර්ශනික (Philosophical) හා පුායෝගික (Practical) වැඩ පිළිවෙළක් එහි දී ඉදිරිපත් කොට ඇත.

- පෙනෙන ලෝකය මනස මිස වෙනෙකක් නොවේ යයි වටහා ගැනීම
- 2. උපත, බැඳීම්, වෙන්වීම් පිළිබඳ හැඟීම් අත්හැරීම
- 3. බාහිර වස්තු යථාථ්ය ලෙස නොබැලීම

පිළිබඳ පුවීණ විය යුතු ය.

 පරම පුඥාව ආත්මසාකෂාත්කරණයෙන් හෙවත් ඥානයෙන් අවබෝධ කර ගැනීමට උත්සාහ කිරීම (ස්වපුතෳත්මාර්යඥානාධිගම).

යෝගාචර විඥානවාදයේ සියලු සංකල්ප මෙහි දී සාකච්ඡාවට බඳුන් වන අතර ඒ පිළිබඳ විස්තරාත්මක විගුහයක් දක්නට ලැබේ. මෙහි දක්නට ලැබෙන විශේෂ පුයෝගයක් වන්නේ පුතාාත්මගෝචර යන යෙදුමයි. බුද්ධත්වය ලබාගැනීමේදී එය පුතාාත්මක ගෝචර වූවක් විය යුතු බව පුකාශ කරන ලංකාවතාරසූතුය බුද්ධියට එහා ගිය පරිපුණී, පුඥාව අවධාරණය කරන බව පෙනේ. 'සම්බොධ' වෙනුවට එකී සංඥා නාමය භාවිත කොට ඇත. හීනයාන සහ මහායාන බෞද්ධ දශීන දෙකේම 'බෝධි' යන්න සාකච්ඡා කරන අතර සවීඥතා ඥානය හෙවත් බුද්ධත්වය පරිපූණී පුඥා සාඤාත්කරණයක් ලෙස පිළිගෙන ඇති බව මෙහි දී සඳහන් කළ යුතු ය.

සෑම සත්වයෙකුගේම හදවතේ තථාගතගභී තත්ත්වය ඇති කර ගැනීම මගින් පුතාෘත්මගෝචර ඥානය ඇති කර ගත හැකි බව සුතුය අවධාරණය කරයි (ලංකාවතාර සූතු 77, 222 පිටු). ගභී යනු උත්පත්තිස්ථානය යි; කෝෂයයි; අභාන්තර වශයෙන් සැඟවී ඇති ස්ථානයයි. තථාගතභාවයේ බීජ සත්ත්වයාගේ අභාන්තරයේ ගබඩා වී ඇති අතර එය පරිකල්ප හෙවත් විකල්පයන්ගෙන් ආවරණය වී ඇත. වැරදි කල්පනාවන්ගෙන් හා අවිචාරී බැඳීම් (අභිනිවේශ) වලින් වෙළී ඇති එය (තථාගතගභීය) නිදහස් කර ගැනීම බෝධිසත්ත්වවරයාගේ කාර්යභාරයයි. බාහිර වස්තූන් පිළිබඳ යථාර්ථය තේරුම්ගැනීම මගින් එම පරිකල්පන හා අභිනිවේශයන් ඉවත් කර ගත හැකි ය. පස්වලින් වැසී ඇති අනර්ඝ මැණිකක් එම පස් ඉවත් කොට මතුකොට ගන්නා සේ තථාගත ගතීය මතු කර ගත යුතු ය. එවිට එහි ස්වාභාවික ආලෝකය විහිදෙන්නට පටන් ගනී. එය හස්තාමලකයක් සේ තමාට ම දැක ගත හැකි වන්නේ ය (ලංකාවතාර සූතු 222 පිටුව).

"මහාමතේ අයං තථාගතගභාීලයවිඥානගෝචරඃ සව්ශුාවකපුතොකබුද්ධතීර්ථා විතකී දශීනානාං පුකෘතිපරිශුද්ධො'පි සව්ශුද්ධ ඉවාගන්තුකෛර්ක්ලේශෝපක්ලිෂ්ටතයා තේෂාමාභාති න තු තථාගතානාම්. තථාගතානාං පුනර්මහාමතෙ කරතලාමලකවත් පුතාඎගොචරො භවති" (ලංකාවතාර සුතු 158 පිටුව, 6 වන ඎණික පරිවතීය)

ලංකාවතාර සූතුයේ මෙන්ම දශභුමක සුතුයේ ද (Edited by J.Rahder, p.64) මෙම තත්ත්වය නම් කර ඇත්තේ අවිකල්ප හෙවත් නිර්විකල්පක ඥානය ලෙස යි. බෞද්ධ තක්ශාස්තුයේ නිර්විකල්ප පුතාා සපය ලෙස නම් කරන්නේ ද මෙයම යි. තථතාඥානය නමින් හඳුන්වන්නේ ද මෙම යථාථ ඥානයයි.

ආත්ම සාක්ෂාත්කරණයේ උපරිම අවස්ථාවේදී වචන සහ විගුහ ඉක්මවා යන බව සූතුයේ අවධාරණය කොට ඇත. සිද්ධාන්ත නය සහ දේශනා නය වශයෙන් අංශ දෙකක් පවතින බව එහි දක්වා ඇත (ලංකාවතාර සූතු 148 පිටුව).

"තතු සිද්ධාන්ත නයො මහාමතෙ

යදුතපුතහාත්මාධිගමවිශේෂ ලඤණං

වාග්විකල්පාæරරහිතමනාශුවධාතුගති පුාපකං

පුත්‍යාත්මගති භූමිගති ස්වල සණ සව්තකීතීර්ථාමාරවර්ජි තං විතිහතා ච තාංස්තීර්ථාමාරාන්පුතාාත්මගතිර් විරාජතෙ"

සිද්ධාන්ත නය විගුහයේදී වාග් විකල්ප, අසර රහිත අහාසුව ස්වභාවයක් පවතින බව මේ අනුව පුකට වේ. තකීය ද ඉක්මවා ගොස් ආත්මාවබෝධය ඇති වන බව තවදුරටත් මෙහිදී පුකාශ කරයි.

දේශනා නය වශයෙන් දක්වෙන්නේ නවාංග ශාසනයයි.

"තතු දේශනානයඃ කතමො යදුත නවාංග ශාසනවිචිතුාපදේශෝ නාානනාසදසත්පඤවර්ජිත
උපායකුශලවිධිපූව්කඃ සත්තිමේෂු දශීනාවතාරො යද්වත්තේනාධිමුචාතෙ තත්තසා දේශයේත්"
(ලංකාවතාර සුතු 148 පිටුව).

මේ අනුව ආත්මසාසෂාත්කරණයේ දී දශීනය, තකීය, හේතු දක්වීම්, විකල්ප සිතුවිලි වචන භාවිත අවශා නොවන බව ඉදිරිපත් කොට ඇත. එය අභාන්තර වශයෙන් ඇති වන අවබෝධයයි. වචනවලින් තොර සන්නිචේදනය කිරීමේ හැකියාවක් පවතින බව ලංකාවතාරකරු අවධාරණ කරයි. ශරීරාවයට යොදා ගනිමින් සන්නිචේදනය කිරීම බුදුවරු පවා සිදු කළ බව එහි සඳහන් කොට ඇත.

"ක්වචින්මහාමතෙ බුද්ධකෙෂතේ 'නිමිෂපේකයා ධමේා දෙශාතේ කවචිදිංගිතො කවචිද්හුෑවිකෙෂාපෙණ කවචින්නේතුසංචාරෙණ ක්වචිද්හාසොන ක්වචිද්විජෘම්භිතෙන කවචිද්දුත්කාසන ශබ්දෙන කවචිත්කෙෂ්තුස්මෘතාා කවචිත්ස්පන්දිතෙන" (ලංකාවතාර සුතු 105 පිටුව).

මෙවැනි කරුණු දක්වීමක් සිදු කොට ඇත්තේ වචනය ඉක්මවා ආත්මාවබෝධය සිදු කර ගත හැකි බව පෙන්වීමට යි.

සමන්තභදු බුදුරදුන්ගේ බුද්ධකෙෂ්තුයේ සිටින බෝසතුන් වහන්සේලා එම බුදු රදුන්ගේ අනිමිස නේතු බැල්මෙන් ම අනුත්පත්තික ධම්ඤාන්තියත් සෙසු සමාධි විශේෂයනුත් ලබා ගන්නා බව දන්වා ඇත (ලංකාවතාර සූතු 105 පිටුව).
"සමාන්තභදසා තථාගතසාාාහීතඃ සමාාක්සම්බුද්ධසා බුද්ධඤාතේ නිමිෂෛර්නෙතෙුඃ පේඤාමාණාස්තේ බෝධිසත්ත්වා අනුත්පත්තිකධම්ඤාන්තිං පුතිලාභන්තෙ නාහාංශ්ව සමාධිවිශේෂාන්"
වචන වනාහි ජලයෙහි සැලෙන පිළිබිඹුව සහිත සඳකට සමාන බව පවසා ඇත. යථාථාවබෝධය වචනයෙන් සිදු කර ගත නොහැකි බව අවධාරණය කරන ලංකාවතාර සූතුකරු
"යථාරුතාර්ථාභිනිවේශසංධෞ න පුපතත"(ලංකාවතාර සූතු 160 පිටුව).

වචනාථවල ඇලීමෙන් වළකින්න යයි පවසයි.

# නිව්ාණය පිළිබඳ ලංකාවතාර ඉගැන්වීම

පරිපූණී පුඥාව, අර්හත්වය, බුද්ධත්වය, පුතොක බුද්ධත්වය, ධම්කාය, තථතා, පුතහත්මඥාන වැනි නම්වලින් ථෙරවාද මහායාන ඉගැන්වීම්වල දක්වන පරම නිෂ්ඨාව බෞද්ධ දශීනයේ පුධාන මාතෘකාව යි. ලංකාවතාර සුතුයේ ද මේ පිළිබඳ ව්ගුහ කොට ඇති අතර එය 'යථාභූතාථ්ස්ථානදශීනම්' යනුවෙන් නම් කොට ඇත. නිවාණය 'අනිමිත්ත' වන අතර සමස්තය යථාථ්වශයෙන් (යථාභූතම්) දකීම මෙහි දී සිදු වන බව පුකාශිතයි.

සියලු භාව, විකල්පයන්ගේ විශේෂත්වයක් නැති බව වටහා ගැනීම මෙන් ම සංසාරය සහ නිව්ාණයාගේ සුවිශේෂතවයක් නැති බව වටහා ගැනීම යථාභූතාථඥානදශීනයයි.

"පුතරපරං මහාමතේ සංසාරවිකල්පදුඃඛහයභීතා තිවාණමත්වෙෂන්තේ සංසාරතිවාණවිශේෂඥාඃ සව්භාවවිකල්පාභාවාදිඤියාණාමතාගත විෂයොපරමාච්ච මහාමතෙ නිවාණං විකල්පයන්ති. න පුතෳාත්මගති විඥානාලයං පරාවෘත්තිපූව්කං මහාමතේ" (ලංකාවතාර සුතු 61, 62 පිටු).

මෙම පාඨයෙන් යථෝක්ත අර්ථකථනය පැහැදිලි වේ. එසේම යානතුයක් පිළිබඳ කථා කරන්නේ මෝඩ පුද්ගලයන් බව ද සඳහන් කොට තිබේ.

"අතස්තේ මහාමතේ මෝහපුරුෂා යානතුයවාදිනො භවන්ති න චිත්තමාතුගතිනිරාභාසවාදිනඃ"

(ලංකාවතාර සූතු 62 පිටුව).

සමහර පුද්ගලයන් ආත්ම, සත්ත්ව, ජීව, පුරුෂ, පුද්ගල අවබෝධයන් මත නිවාණය සොයන අතර තවත් සමහරෙක් හේතුඵල ධම් දැක නිවත් සාසෂාත් කර ගන්නට උනන්දු වෙති. එහෙත් ධම් තෛරාත්මා දර්ශනයෙන් තොරව මෝසෂයක් නොමැති බව ලංකාවතාර සූතුයේ දක්වා ඇත.

"අනොපුනර් මහාමතෙ ආත්ම සත්ත්වජීව පෝෂ පුරුෂ පුද්ගල සත්ත්වාවබෝධාන්නිව්ාණ මන්වෙෂන්තේ. අනො

පුතර්මහාමතෙ කාරණාධීනාං සව්ධමාන් දෘෂ්ට්වා නිවාණගති බුද්ධයො භවන්ති. ධම්නෛරාත්මා දශීනාභාවාන්නාස්ති මොසෙන මහාමතෙ"

(ලංකාවතාර සූතු 63, 64 පිටු).

තිවිධ යානය පිළිබඳ කරුණු ඉදිරිපත් කරන ලංකාවතාරසූතුකරු පවසන්නේ හීන යානය හෙවත් ශුාවක යානය මුළාවක් බවයි.

"එෂාං මහාමතෙ ශුාවකයානාභිසමයගොතුකසහා නිර්වාණ නිර්යාණ බුද්ධිඃ"

(ලංකාවතාර සූතු 64 පිටුව).

මේ ශුාවක යානය කුදෘෂ්ටියක් ලෙස දක්වන අතර එය ඉවත් කිරීමට උත්සාහ කළයුතු බව පවසයි.

"කුදෘෂ්ටිවාාවෘතාාර්ථං යෝගං කරණියඃ"

(ලංකාවතාර සූතු 64 පිටුව).

මහායානයේ හෙවත් බුද්ධයානයේ ලක්ෂණ දක්වන ලංකාවතාර සූතුය මෙසේ විගුහයක් ඉදිරිපත් කරයි. "තතු මහාමතෙ තථාගතයානාභිසමයගෝතුං තිවිධං යදුත ස්වභාව නිඃස්වභාවාධමාභිසමයගෝතුමධිගම ස්වපුතහාත්මායහීභිසමය ගෝතුං බාහහ බුද්ධ සෙෂතෞදායහීාභිසමය ගෝතුං ව"

(ලංකාවතාර සූතු 64 පිටුව).

මෙහි දැක්වෙන පරිදි තථාගත යානයට පත්වන විට තිුවිධ තත්ත්වයක් ඇතිවේ.

1. ස්වභාව නිංස්වභාව ධමාභිසමය ගෝතුය

- 2. අධිගම ස්වපුතානත්මායණීභිසමය ගෝතුය
- 3. බාහා බුද්ධකෙෂතෞදායණී සිසමය ගෝතුය මෙහි පළමුවැන්නෙන් දක්වන්නේ ස්වභාවාදි වශයෙන් ධම්යන් නොගන්නාවූ ධම් නෛරාත්මායයි. දෙවැන්නෙන් පුද්ගල නෛරාත්මායයි. තෙවැන්නෙන් සමස්ත බුද්ධ කෙෂ්තු පිළිබඳ අවබෝධයයි. තථාගත ඥානය ලබන බෝධිසත්ත්වයන් වහන්සේ මෙකී පරිපූණී අභිසමයකට උරුමකම් කියන්නකු බවට පත්වන බව මේ මගින් අවධාරණය කොට ඇති බව පෙනේ.

# ලංකාවතාර සූතුයෙහි පුකට වන වැදගත් නහාය කිහිපයක්

චිත්තමාතුතා නාහය හා අට වැදෑරුම් විඥානය පිළිබඳ ඉගැන්වීම ලංකාවතාර සූතුයෙහි උගන්වන අතර එම ඉගැන්වීම යෝගාචාර විඥානවාදයට අදාළ වේ.

මහායානයේ තවත් ඉගැන්වීමක් වන ශුනාතාවාදය හෙවත් අනුත්පාද නාාය ද මෙහි දක්නට ලැබේ. මාධාාමික දශීනයේ උගන්වන නාායයක් වුවද එහි උපයෝගිතාව මෙම සූතුයේ දී අවධාරණය කොට ඇත.

තථාගත සංකල්පය මෙන්ම තිකාය සංකල්පය පිළිබඳව ද ලංකාවතාර සූතුයේ විශේෂ අවධානයක් යොමු කොට ඇති බව පෙනේ.

සුවණීපුභාස සූතුයෙහි තිුකාය සංකල්පය වෙනුවෙන් පරිච්ඡේදයක් ම වෙන් කොට ඇත. එහෙත් එම පරිච්ඡේදය සංස්කෘත පිටපතෙහි නැත. චීන සහ ටිබෙට් පිටපත්වල

ඇත. මේ අනුව පැහැදිලි වන්නේ පුධාන වශයෙන් ම මාතෘකා 4 ක් ලංකාවතාර සූතුයෙහි සාකච්ඡා කරන බවයි.

- 1. චිත්තමාතුතාව
- 2. අනුත්පාද සංකල්පය
- 3. නිකාය සංකල්පය
- 4. තථාගත සංකල්පය

අමතරව අවසාන පරිච්ඡේදය තුළ විගුහ කරන කාරණා පහක් (5ක්) ඇත.

- 1. ඒක යානය සහ තුිවිධ යානය
- 2. පඤ්චානන්තයා පාප කම්
- 3. පාරමිතා හය (6)
- 4. ධාාන හතර (4)
- 5. මාංස පරිභෝජනය

## චිත්තමාතුතාව

මේ පිළිබඳව මුල්දී සාකච්ඡා කළ ද එහි තවදුරටත් විගුහයක් අවශාව පවතී. බෝධිසත්වයන්ගේ ආත්මාවබෝධය හෙවත් පුතාාත්මධමාවබෝධය පුධාන තේමාව ලෙස උගන්වන අතර එම ආත්මාවබෝධයේ දී සතාාවබෝධය ලෙස දක්වන්නේ චිත්තමාතුතාව අවබෝධ කර ගැනීමයි. අනිතානා පරිවතී නම් තුන්වැනි පරිච්ඡේයේදී ගාථා සමූහයකින් චිත්තමාතුතාව පැහැදිලි කෙරේ.

<sup>&</sup>quot;ආලම්බාලම්භා<sub>ී</sub> විගතං - යදා පශාති සංස්කෘතං

නිශ්චිතං චිත්තමාතුං හි - චිත්තමාතුම් වදාමාහං" (ලංකාවතාර සූතු 3 පරිවතී 25 පදාාය).

(සංස්කෘත ධම්යන්ගේ අනෙනානන සම්බන්ධතාව අරමුණු වශයෙන් ඉවත් වන බව යම් දවසක දකීද එදාට නිශ්චිත වශයෙන් ම චිත්තමාතුතාව දකින්නේ යයි මම කියමි.) මනස සියල්ලෙහිම මිනුම් දණ්ඩයි. එම වස්තුන්ගේ නියම ස්වභාවය මනස දනියි. ලෝකය සහ හේතු නියාමය සමග කළයුතු කිසිවක් නැත. මනස පුකෘතියයි. සම්පූණී වශයෙන් ම පිරිසිදුයි. එය අවබෝධ කර ගැනීම පරම නිෂ්ඨාවයි. "මාතුා ස්වභාව සංස්ථානං - පුතානයෙර්භාව වර්ජිතම් නිෂ්ඨාභාවඃ පරං බුහ්ම - ඒතාං මාතුාං වදාමාහං" (ලංකාවතාර සූතු 3 පරිවතී 26 පදායය).

භාවයන්ගෙන් තොර ඉහලම තත්ත්වයක් මෙම චිත්තමාතුතාව තුළ පවතියි.

"න භාවං නාපි චාභාවං - භාවාභාවවිවර්ජිතම් තථතා චිත්තවිනිර්මුක්තං - චිත්තමාතුං වදාමාහං" (ලංකාවතාර සූතු 3 පරිවතී 30 පදාාය).

මෙම භාව විරහිත යථාථ තත්ත්වය නාගාර්ජුන විසින් ද මූලමාධාාමිකකාරිකාවෙහි 24,25 පරිච්ඡේදයන්හි දී පැහැදිලි කොට ඇත.

සිය චිත්තමාතුතා දශීනයෙහි සංක්ෂිප්ත පැහැදිලි කිරීමක් ලංකාවතාර සූතුයෙහි මෙසේ දක්වා ඇත.

> "තථතාශූනානතා කෝටි - නිව්ාණං ධම්ධාතුකං කායං මනෝමයං චිතුං- චිත්තමාතුං වදාමානං"

(ලංකාවතාර සූතු 3 පරිවතී 31 පදාය).

තථතා, ශූනාාතා, කෝටි, නිව්චණ, ධම්ධාතු, මනෝමය කාය යනාදි නම්වලින් හඳුන්වන එම පරම පදාථය චිත්තමාතුතාවක් මිස වෙනෙකක් නොවේ.

"බහිරාඛපායතේ නෘණාං - චිත්තමාතුං හි ලෞකිකං"

(ලංකාවතාර සුතු 3 පරිවතී 32 පදාසය).

බාහිර ලෝකයේ ඇති සියල්ල චිත්තමාතුතාවක් මිස වෙතෙකක් නොවේ. ඒ පෙනෙන බාහිර ලෝකය ඇත්තට ම පවතින්නක් නොවේ. මනස මගින් එම බාහිර ලෝක විවිධත්වය මවනු ලැබේ. අවසාන විගුහයේ දී දක්නට ලැබෙන්නේ චිත්තමාතුතාව පමණී.

සූතුය තුළ පහත සඳහන් පරිදි චිත්තමාතුතා සාරාංශයක් ඉදිරිපත් කරයි.

- චිත්තමාතුම් ලොකම් ලෝකය චිත්තමාතුතාවකි
   (ලංකාවතාර සූතු 73 පිටුව 136 පදා‍ය).
- චිත්තබාහ‍‍‍‍යාදශීතම් මනස මිස බාහිර දෙයක් නැත
   (ලංකාවතාර සුතු 42 පිටුව 10-11 පදා).
- ස්වචිත්තමාතුම් තෙුධාතුකම් තුන් ලෝකය චිත්තමාතුතාවක්මයි

(ලංකාවතාර සූතු 80 පිටුව 7 වන පේළිය 42 පිටුව 12 වන පේළිය 123 පිටුව 17 වන පේළිය 213 පිටුව 11-12 පේළි).

- 4. චිත්තං හි තෛධාතුක යොනිඃ මනස තෛධාතුකයේ උත්පත්තිස්ථානයයි (ලංකාවතාර සූතු 268 පිටුව 36 පදාය).
- 5. තිහවචිත්තමාතුම් භව තුන චිත්තමාතුතාවක් මිස වෙනෙකක් නොවේ (ලංකාවතාර සූතු 208 පිටුව 13 වන පේළිය).
- 6. චිත්තං හි සවං සියල්ල මනසයි (සගාථකම් 134 ගාථාව).
- 7. සව්රූපාවහාසම් හි යදා චිත්තං පුවතීතෙ මනස පරිණාමය වන විට සියලු රූප උප්දී (සගාථකම් 93 ගාථාව). මෙම චිත්තමාතුතා නහාය මගින් යෝගාචාර විඥානවාදයේ පැහැදිලි නිච්චනය පුකට වේ. අප වාස්තවිකව ආත්මීය වශයෙන් බැඳී සිටින දේහය, සම්පත්තිය හා වාසස්ථානය යථාථයක් නොවන බවත් මානසික නිමාණයක් බවත් මේ මගින් පැහැදිලි කොට ඇත. නිවාණය, තථතාව, ශූනාතාව, යථාථය වැනි සියල්ලම චිත්තමාතුතාවකි.
- මෙහි විගුහ කරන චිත්තය වූ කලි අපගේ වෘවහාරික මනස නොවේ. යථාථ ඥානය සමග මිශු වූ අවබෝධාත්මක චිත්තය මෙහිදී අදහස් කෙරේ.
- ඒ බව ලංකාවතාර සූතු උද්ධෘතවලින් පැහැදිලි වේ.

- විකල්ප-විවික්ත ධම් විකල්පයන්හි නොඇළුණු සතාය
   (ලංකාවතාර සූතු 215 පිටුව I. ඡේදය 8 වන පේළිය).
- 2. පුතාහත්මාධිගම-විශේෂ ලක්ෂණ තමා විසින් ම අවබෝධ කරගත් විශේෂ ලක්ෂණ සහිත විඥානය (ලංකාවතාර සූතු 148 පිටුව I. ඡේදය 11 වන පේළිය).
- 3. ඥානම් භූතම් සමුදාචාර-වර්ජිතම් සියලු කිුයාවන්ගෙන් තොර වූ පාරිශුද්ධ ඥානය (ලංකාවතාර සූතු 158 පිටුව II. ඡේදය 09, 10 පේළි).
- 4. ස්වභාවම් එකම් දෙසෙමි තර්ක විඥප්ති වර්ජිතම් තකීය හා ඉදිරිපත් කිරීම්වලින් තොර එකම යථාථ්යක් වූ සතාය (ලංකාවතාර සුතු 267 පිටුව I. ඡේදය 13 වන පේළිය).
- 5. ස්වයම් ඒවාධිගත යථාතථ‍ය-විවික්ත-ධම් තමා විසින්ම අවබෝධ කර ගන්නා වූ ධම් විරහිත තථතාව (ලංකාවතාර සූතු 165 පිටුව I. ඡේදය 17 වන පේළිය).
- 6. ආය\$-ඥාන ස්වභාව-වස්තු ස්වභාව වස්තූන්හි යථාථ්ය දැනගත් පරම පුඥාව (ලංකාවතාර සූතු 165 පිටුව I. ඡේදය 10 වන පේළිය).
- 7. තථාගත ස්වපුතානත්ම-ආයාශීඥාන අධිගම ස්වයං ඥානයෙන් තථාගත ඥානය අවබෝධ කර ගැනීම. (සූතුයේ බොහෝ තැන්හි)
- 8. යථාභූතාර්ථස්ථානදර්ශන තථතාව පිළිබඳ යථාථ්ය වටහා ගැනීම (ලංකාවතාර සුතු 200 පිටුව I. ඡේදය 06 වන පේළිය).

9. නිරාභාස - ගෝචර - ඡායා විරහිත අවස්ථාව (ලංකාවතාර සූතු 226 පිටුව I. ඡේදය 13 වන පේළිය).

ලංකාවතාර සූතුයෙහි පුකට වන කරුණු විමශීනය කරන විට පැහැදිලි වන්නේ එහි චිත්තමාතුතාව මෙන්ම විඥානවාදයත් උගන්වන බවයි. පශ්චාත්කාලීන බෞද්ධ සම්පුදායයන්ට මූලබීජ සැපයූ පෞරාණික කෘතියක් ලෙස මෙය හැඳින්වීමට පුළුවන. අසංග සහ වසුබන්ධු විසින් නහායගත කරන ලද විඥානවාදයත් නාගාර්ජුන විසින් නහාය කරන ලද ශූනාතාවාදයත් මෙහි තැනින් තැන විගුහ කරන කරුණු තුළින් පුකට වේ.

# අනුත්පාද

බෞද්ධ දශීනයේ උගන්වන පුධාන ධම්කාරණාවක් වන අනුත්පාදය ශූනාකා, අස්වභාව, අද්වෙත, භූතකෝට්, නිවාණ, අනිමිත්ත සහ අපුණිහිත යනාදි නම්වලින් හඳුන්වා ඇත. ලංකාවතාරසූතුයේ දී එම අනුත්පාදය ශූනාකාව අස්වභාව හා අද්වෛත යන නම් වලින් නිතර හඳුන්වා තිබේ. 'අනුත්පත්ති කාධම්කාන්ති' යන නාමයෙන් ලංකාවතාරසූතුය මෙම අනුත්පාදය විස්තර කරයි. ශූනාකාව, අනුත්පාද, අද්වය සහ නිඃස්වභාව පිළිබඳ දීඝීවිස්තරයක් දෙවන පරිච්ඡේදයෙහි දක්නට ලැබේ.

"අථ බලු මහාමතිර්බෝධිසතො මහාසත්ඣඃ පුනරපි භගවන්තමධෝෂතෙ ස්ම. දේශයතු භගවාන්

ශූතානානුත්පාදාද්වය නිඃස්වභාවල සමණ සව්ධමාණා යෙන ශූතානානුත්පාදාද්වය නිඃස්භාව ල සමණාව බෝධෙනාහං චානො ච බෝධිසත්තා මහාසත්තා නාස්තාස්තිවිකල්ප වර්ජිතාඃ සම්පුමනුත්තරාං සාමාන්සම්බෝධිම හිසම්බුධොරන්." (ලංකාවතාර සූතු 73 පිටුව).

යනාදි පාඨයන්ගෙන් ඒ බව මනාව පැහැදිලි වේ.

ශුනාහතාවේ ද පුභේද හතක් (7) මෙහිදී දක්වා ඇත.

"තතු මහාමතේ සංකෛපෙණ සප්තවිධා ශූතානා යදුත ල සෙණ ශූතානා, භාවස්වභාව ශූතානා අපුචරිතශූතානා පුචරිතශූතානා සව්ධමීනිරභිලාපාශූතානා පරමාථායාීඥානමහාශූතාතෙතරෙතර ශූතානා ච සප්තමී" (ලංකාවතාර සුතු 74 පිටුව).

මෙහි දැක්වෙන පරිදි එකී ශූනානා හත මෙසේය.

- 1. ලඎණ ශූනාතා (පෙනීමට අදාළ)
- 2. භාවස්වභාව ශූනාතා (භාව ස්වභාව රහිත)
- 3. අපුචරිතශූනාතා (කිුයා රහිත)
- 4. පුචරිතශූනානා (කිුයා සහිත)
- 5. සව්ධම්නිරභිලාපාශූනාකා (සියලු ධම්යන්ගේ වාවහාර රහිත)
- 6. පරමාථ්ශූනානා (පරමාථ් ධම් රහිත ආයාෳිඥානයයි)
- 7. ඉතරෙතරශුනානා (අනොනනා රහිත)

මෙම පුභේද වෙන් වෙන් වශයෙන් ද මහාමතිට පැහැදිලි කොට ඇත.

#### තිකාය

මහායානිකයන්ගේ ජනපුිය ඉගැන්වීමක් වන තිකාය සංකල්පය පිළිබඳ විගුහයක් ද ලංකාවතාරසූතුයෙහි දක්නට ලැබේ. යෝගාචාර විඥානවාදී දර්ශනයේ ධම්කාය, සම්භොගකාය සහ නිමාණකාය නමින් සංවධ්නය කරන ලද එම තිකාය සංකල්පය සංකෂ්ප වශයෙන් ලංකාවතාර සූතුයෙහි පැහැදිලි කොට ඇත. ස්වභාවකාය නමින්ද ධම්කාය හඳුන්වනු ලබයි. බුදුරදුන්ගේ පරම තත්ත්වය මෙයින් පුකාශිතයි. සම්භෝගකාය යනු මිනිස් ශරීරය දරමින් ලෝකය තුළ වැඩ සිටින තත්ත්වයයි. බෝධිසත්ත්ව මහාසත්ත්වවරයකු ලෙස පුරණ ලද පාරමිතා බලයෙන් මෙම කාය උරුම වන බව මහායානික අදහසකි. නිර්මාණකාය යනු මනසින් නිමාණය කර ගත්තා වූ සියුම් ශරීරයයි. සුවණීපුභාස සූතුය සහ සද්ධම්පුණ්ඩරික සූතුය ද මෙම තිකාය සංකල්පය විස්තරාත්මකව ඉදිරිපත් කරයි.

ලංකාවතාරසූතුයෙහි ධම්කාය හැඳින්වීම සඳහා ධම්බුද්ධ, ධම්තාබුද්ධ, මූලතථාගත, තථාගත ඥාන බුද්ධ යන නම් ද සම්භෝගකාය හැඳින්වීම සඳහා නිඃසාන්ද බුද්ධ, ධම්තානිඃසාන්ද බුද්ධ යන නම් ද නිමාණකාය සඳහා නිර්මාණබුද්ධ යන නම්ද යොදාගෙන ඇත.

ධම්කාය පිළිබඳ කාරණා සමූහයක් දෙවන පරිච්ඡේදයේ ඉදිරිපත් කොට ඇත්තේ මෙසේය.

"......තථාගතං ධම්කායං පුඥාඥානසුනිබද්ධ ධම්ං මායාවිෂයාභිනිවෘත්තං සව්බුද්ධකෙෂතු තුෂිතභවනා කනිෂ්ඨාලයොපගං තථාගතකායං පුතිලභේරන්" (ලංකාවතාර සූතු 2 පරිවතී 51 පිටුව).

එම ධම්කාය පුඥාඥාන සහිත වූවක් බව මෙයින් පුකාශ වේ. බුදුරදුන් විසින් ඉදිරිපත් කරන ලද සමහර පුකාශ (යො ධම්මං පස්සති - සො මං පස්සති) මෙම ධම්කාය සංකල්පයට හේතු වන්නට ඇත. සුවණීපුභාස සූතුයේ තෙවන පරිච්ඡේදයේ මෙසේ දක්වා ඇත.

"ධම්කායෝ හි සම්බුද්ධෝ - ධම්ධාතුස්තථාගතඃ" මෙහි දැක්වෙන අන්දමට ධම්කාය ධම්ධාතු ලෙස ද පුකාශිතයි. ලංකාවතාර සූතුයේ දෙවන පරිච්ඡේදයේ තථාගතකාය ස්වභාවය පැහැදිලි කොට ඇත.

"ස්වචිත්තනිරාභාසමාතුාවතාරෙණ

පුඥාපාරමිතාවිහාරානුපුාප්තා උත්පාද කිුියායෝගවිරහිතාඃ සමාධිවජුබිම්බොපමං තථාගතකායානුගතං තථතා නිමාණානුගතං බලාභිඥාවශිතා කෘපාකරුණොපාය-මණ්ඩිතං සව්බුද්ධ සෞතුතීර්ථාායතනෝපගතං චිත්තමනොමනොවිඥනරහිතං පරාවෘතාානුශුයානුපූචිකං තථාගතකායං මහාමතෙ ත බෝධිසත්ත්වාඃ පුතිලප්සාන්තෙ"

(ලංකාවතාර සූතු 2 පරිවතී 42, 43 පිටු).

සියලු බුද්ධ බලයන්ගේ පුතිඵලයක් ලෙස තථාගතකාය ලබන බව මෙයින් පැහැදිලි වේ.

නිමාණකාය හෙවත් නිසාාන්ද බුද්ධ කම්පුභවකායක් නොවන බව දක්වා ඇත.

"සවේ හි නිර්මිත බුද්ධා න කම්පුභවා න තෙළු තථාගතො න චානාෘතු තෙභාස්තථාගතඃ"

(ලංකාවතාර සූතු 7 පරිවතී 242 පිටුව).

දුක් විඳින සත්ත්වයාට පිහිටවීමට හා ඔවුනගේ බිය සන්තුාස දුරු කිරීමට මෙම නිමාණකාය උපයෝගි කර ගන්නා බව ලංකාවතාරසූතුයෙහි ම සඳහන් කොට ඇත. (ලංකාවතාර සූතු 22, 215 පිටු).

#### තථාගත

"පුතාහත්ම-වෙදහ-ගති ධම්ං තථාගතානම්" යනුවෙන් පුකාශ කරන හෙයින් තථාගතවරු ස්වයං භුඥානයෙන් යථාථය අවබෝධ කර ගන්නෝ වෙති. අභාන්තරික වශයෙන් ඇතිවන සතා ඥානය තථාගත බවේ සාරයයි. කෘපා - කරුණා ගතිවලින් පරිපූණීව සියලු සත්ත්වයා පිළිබඳ මහා කරුණාවෙන් කටයුතු කිරීම තථාගත පුද්ගලයාගේ ස්වභාවයයි. (ලංකාවතාර සූතු 22 පිටුව). වචනාථය පිළිබඳ විමසන විට පැහැදිලි වන්නේ තථතාවට පැමිණි (තථ + ආගත) යන අදහසින් මෙම වචනය යොදා ඇති බවයි. යථාභුත ඥානදශීනයට පැමිණි යන අථය ද එහි පවතියි.

"න හි මහාමතෙ ආභාවස්තථාගතො නව සව්ධමාණාමනිරෝධානුත්පාදගුහණං න පුතායයා පේක්ෂිතවෙහා න ව නිරථකමනුත්පාද ගුහණං කිුයතේ මයා"

(ලංකාවතාර සූතු 191 පිටුව).

අනිරෝධ, අනුත්පාද ස්වභාවයක් තථාගතයන් වහන්සේ තුළ පවතින බවත් අමරණීය පුද්ගලයකු ලෙස තථාගතයන් වහන්සේ හැඳින්විය හැකි බවත් ලංකාවතාර සූතුයේ යථෝක්ක පුකාශ මගින් පැහැදිලි වේ. දහස් ගණන් නාමයන්ගෙන් තමා හඳුන්වා ඇති බව පුකාශ කරන තථාගතයන් වහන්සේ ස්වයම්භුව, නායක , විනායක, පරිණායක, පුධාන, භූතාන්ත, අරිෂ්ඨ වැනි නම් ඒ අතර පුසිද්ධ බව පවසා ඇත. (ලංකාවතාර සූතු 192 පිටුව).

"එවං මහාමතෙ අහමපි සහායාං

ලෝකධාතෞතිභිර්තාමාසංඛෛ‍යයශතසහසෛර්බාලාතා ගුවණාවභාසමාගච්ඡාමි තෙශ්චාභිලපන්ති මාං න ච පුජානන්ති තථාගතසොතෙ නාම පයණීයා ඉති. තතු කේචිත්මහාමතෙ තථාගතමිති මාං සංපුජානන්ති" මෙම පුකාශයට අනුව තථාගත යනු බුදුන් හඳුන්වන්නට දෙවි මිනිසුන් විසින් භාවිත කළ තවත් නාමයක් පමණී. මෙතෙක් සාකච්ඡා කළ පුධාන කරුණුවලට අමතරව ලංකාවතාර සූතුයෙහි අනුමාතෘකා ලෙස මහාකරුණා, උපාය කෞශලාඥාන, අධිෂ්ඨාන ආදියත් ඒක යානයෙහි

විශේෂත්වයත් පඤ්චානන්තයාී පාප කම්යන්ගේ එනම් මව මැරීම, පියා මැරීම, රහතන් වහන්සේ මැරීම, සංඝ භේදය සහ බුදුරදුන්ගේ ලේ සෙලවීම යන කියාකාරකම් නිසා අනිවායාී දුක් විපාක උරුම කර ගන්නා ආකාරයත් සිව්වැදෑරුම් ධාහනත් එනම් බාලෝපචාරික, අථ්පුවිචය, තථතාලම්බන හා තථාගත යන ධාහනත් (ලංකාවතාර සූතු 97 පිටුව). මාංස අනුභවය පිළිබඳවත් (ලංකාවතාර සූතු 244 පිටුව). කරුණු ඉදිරිපත් කොට ඇත. සූතුයේ සඳහන් කරන අන්දමට මාංසානුභවය නොකළ යුතු ය. මෙහිදී කරුණු හතක් ඉදිරිපත් කොට මාංස අනුභවයෙන් වැළකිය යුතු බවට නිර්දේශ කොට ඇත.

- 1. සංසාරගතව ඔවුනොවුන් ඥාතීත්වයෙන් සිටීම.
- 2. කරුණාව
- 3. මාංස අනුභවයෙන් දේහ ලකුණ වෙනස් වීම
- 4. සෙසු සත්ත්වයන් තුළ බිය ඇති වීම
- 5. ආධාාත්මික හානිය
- 6. අපවිතු ආහාරයක් වීම
- 7. පෞද්ගලිකව ඇතිවන දූෂණය

සියලු සත්ත්වයන් තමාගේ දරුවන් ලෙස සලකන නිසා බෝධිසත්ත්වයන්ට සෙසු සත්ත්වයන්ගේ මාංස අනුභවය නොකළ හැකි ය. සෙසු සත්ත්වයන් තමා තුළම ජීවත්වන බව සලකන නිසාත් (සවී භූතාත්මභූත) කරුණාව ආත්ම කොට සිටින නිසාත් (කෘපාත්මා) සෙසු සත්ත්වයන්ගේ මාංස අනුභවය නොකළ හැකි ය. තුන්වෙනි කරුණ වන්නේ මාංස අනුභව කරන විට ශරීරයෙන් දුගඳ හමන අතර සෙසු සත්ත්වයන්ගේ ඉවට හසුවී ජීවිත අනතුරු පවා විය හැකි බවයි. සිව්වෙනි කරුණෙන් දක්වන්නේ මස් අනුභව කරන විට සෙසු සත්ත්වයන් තුළ බියක් හා පිළිකුලක් ඇති වන බවයි. ඒ නිසාම ඔව්හු තමාගෙන් ඇත්ව සිටීමට උත්සාහවත් වෙති. ආධාාත්මික පරිහානිය පිළිබඳ කරුණු දක්වන සූතුකරු දුගඳ හමන මුඛයක් ඇති වන අතර දෙවියන්ගේ හා ආරක්ෂක බලවේගයන්ගේ අපුසාදයට ලක් වන බව ද දක්වා තිබේ. රෝග බහුල වීමත් සමග අමනුෂා උවදුරු ඇති වීමත් නිසා ආධාාත්මික ගමනට බාධා ඇති වේ. මළ ශරීර තම ශරීරයට ඇතුළු කිරීමෙන් තමා පෞද්ගලිකවත් ශාරීරිකවත් පරිහානියට පත්වේ.

සූතුයෙහි අටවන පරිච්ඡේදයෙහි මේ කරුණට අදාළ ව බොහෝ කාරණා දක්වා තිබේ.

"සො'හං මහාමතෙ සවීස ෛතක පුතුසංඥී සන් කථමිව ස්ව පුතුමාංසමනුඥාසහාමි පරිභෝක්තුං ශුාවකේභාෳ කුත එව ස්වයං පරිභොක්තුං" සියලු සත්ත්වයන් එකම පුතු සංඥාවෙන් කටයුතු කරන බෝසත්හු කෙසේ නම් අනායන්ගේ මාංස අනුභව කරන්නේද යන පුශ්නය මෙහි දී මතු කොට ඇත.

<sup>&</sup>quot;මදාහං මාංසං පලාණ්ඩුං - න භඤයෙයං මහාමුනේ

බෝධිස ෛවර්ම හාස ෛවර්භාෂ ද්භිර් ජිනපුංගවඃ" (ලංකාවතාර සූතු 8 පරිවතී 1 පදාය).

"අනායෳීජුෂ්ට දුර්ගන්ධමකීර්තිකරමේව ච කුවෳාදභොජනං මාංසං - බුෑහෳහඎං මහාමුනෙ" (ලංකාවතාර සුතු 8 පරිවතී 2 පදාය).

"තේ යාන්ති පරමං සෝරං නරකං පාපකර්මිණඃ රෞරවාදිෂු රෞදෙෂු - පවාන්තෙ මාංසඛාදකාඃ" (ලංකාවතාර සූතු 8 පරිවතී 11 පදාය 257 පිටුව). මස් අනුභව කිරීමෙන් අනාය්‍යක් වන අතර ශරීරයෙන් දුගඳ හමන අයකු වනවා සේම අපකීර්තිය ඇති අයකු බවට පත් වේ. එසේම මස් අනුභව කිරීමේ පාපය නිසා රෞරවාදි භයානක නරකයන්හි ඉපිද දුක් විදින තැනැත්තෙක් වේ. ඉහත දැක් වූ පාඨයන්ගෙන් මෙම අදහස් ඉදිරිපත් කොට ඇත.

බෝධිසත්ත්වයන් වහන්සේට යෝගා ආහාර වන්නේ බත්, බාර්ලි, ඉරිඟු, ඇට වගී, බටර්, මී පැණි, සීනි හා උක් පැණි ආදියයි. ශාඛාහාරී වීම මේ මගින් නිර්දේශ කරන බව පෙනේ.

#### නිගමනය

ඉහත සඳහන් කරුණු නිරීක්ෂණය කරන විට පැහැදිලි වන්නේ ලංකාවතාර සූතුයෙහි බෝධිසත්ත්ව පුතිපදාව මතා සේ විගුහ කරන කරන බවයි. එසේම ශූතාතාවාදයත්, විඥානවාදයත් ආරම්භ වීමට මූල බීජ මහායානය තුළ වධීනය වීමට මෙම සූතුය පදනම් වී ඇති බවයි. එහි මහායාන දශීනවාදයන්ට අදාළ සියලු කාරණා සාකච්ඡා කරන නිසා මෙම සූතුය බෞද්ධ දර්ශන සම්පුදායන් ආරම්භ වීමට මත්තෙන් රචනා වූවක් බවත් එය බෙහෙවින්ම පෞරාණික කෘතියක් බවත් නිගමනය කළ හැකි ය.

#### ආශිුත ගුන්ථ

- විකුමසිංහ, එන්. අනුර (2010). මහායාන බුදුසමයේ සමකාලීන අදාලත්වය. කර්තෘ ප්‍‍රකාශනයකි.
- විජේසිංහ, එස්. ඒ. ජ්.(2000). යෝගාචාර විඥානවාදි මහායාන දර්ශනය. එස්. ගොඩගේ සහ සමාගම: කොළඹ.
- සාසනරතන හිමි, එම්. (1999). උක්දිව මහායාන අදහස් . විසිදුනු පුකාශකයෝ: බොරලැස්ගමුව.
- David Rhys, (1956). The Dialogues of Buddha
  Trans. The Sacred Books of the Buddhists
  (London. :Luzac and Company Ltd) Vol. I
  Part II.

- 5. Dutt, N. (1978). *Buddhist Sects in India*. Motilal Banarisidass: Delhi.
- 6. Edgerton, F. (1993). Buddhist Hybrid Sanskrit Grammar and Dictionary. Motilal Banarisidass: Delhi.
- 7. Har D. (1999). *Boddhisattva Doctrine in Buddhist Sanskrit Literature*. Motilal banarisidass: Delhi.
- 8. Nariman, G.K (1972). *Literary History of Sanskrit Buddhism*. Motilal: Delhi.
- 9. Suzuki, D.T. (1907). Outlines of Mahayana Buddhism.
- 10. Thomes E.J. (1933). *A History of Buddhist Thought*. London.
- 11. Lindtner, C. (1992). The Lankāvatāra-sūtra inEarly Indian Madhyamaka Literature.Asiatische Studien: Copenhagen.
- 12. Nanjio, B. ed. (1923). The Laṅkāvatāra-sūtra. Otani University Press: Kyoto.
- 13. Sutton, Florin G. (1991). Existence and enlightenment in the Lankāvatāra-sūtra: a

- study in the ontology and epistemology of the Yogācāra school of Mahāyāna Buddhism, Albany. New York Press: New York.
- 14. Suzuki, D. T. (1998). Studies in the the Lańkāvatāra-sūtra. Reprint: Munshiram Manoharlal Publishers: New Delhi.
- Suzuki, D. T. (2003). The Lankāvatāra-sūtra,
   An Epitomized Version, Consortium Book
   Sales & Dist.

# **Biographical Note**

Present position of Ven.Lenagala Siriniwasa Thero is Associate Professor.Ven. Thero obtained B.A. (Hons) in 2000 with First Class from University of Kelaniya.His Master degree is from University of Delhi in 2005 and he passed it with first class. Ven.thero completed his PhD in 2009 at the Banaras Hindu University in Varanasi (B.H.U)-India.

Further he has earned Postgraduate Diploma in Education from National Institute of Education (NIE) and Royal Pandith degree from Oriental Studies

# Journal of Language Studies

Society. Ven. Thero's research interest is on Buddhist Sanskrit and Vedic Sanskrit.

# Introduction of the Vṛttaratnākara to the Global World

# Dr. Ven. Mawatagama Pemananda Thero

## **Abstract**

Although there are innumerable texts on prosody in the Sanskrit literature, the classical prosody starts with the composition of Pingala's Chandassūtra (100 B.C. or bet. 3-4 A.D.) which is the earliest known treatise dealing with the teachings of the Vedic and classical metrics. After Pingala, many famous texts, such as Śrutabodha of Kālidāsa or Vararuci (4th or 5th C. A.D.), Chandoviciti of Janāśraya (6th C. or 600 or 580-615 A.D.), Jayadevachandas of Jayadeva (600 or 700 or bef. 900 A.D.), Chandānuśāsana of Jayakīrti (End of 10<sup>th</sup> C. or 1000 A.D.), Suvrttatilaka of Ksemendra (1030-1070 or 11th C. A.D.), Vrttaratnākara of Kedārabhatta (1030-1070 or 11<sup>th</sup> C. A.D.), and so on, focusing exclusively on the classical Sanskrit prosodic part have been composed based on the Chandassūtra.

The medieval period of the classical prosody marks a turning point of it due to the composition of the Vrttaratnākara by Kedārabhatta who certainly makes certain reforms in the subject through his work. Out of multitude of prosodic all such works. the Vrttaratnākara, consisting of its own peculiarity and speciality as a text on classical Sanskrit meters, which is utilized by all critics in appreciating a piece of poetry plays a significant role, since it has its own share of contribution to the field covering all aspects of the subject. This is rightly proved by the numerical strength of commentaries on the Vrttaratnākara which, being the most popular, very practical, pretty concise, minute in detail and more scientific work, has indeed received the attention of a very large number of commentators and its great popularity among the learners and scholars as the first systematic account of classical metrics.

Nevertheless, the compilation of considerable number of translations, commentaries, sub-commentaries, annotations, glossaries etc. proves its practical demand and popularity. Yet, the majority of such works have only been done in Sanskrit, Hindi or one of such other oriental tongues leaving the international language. Therefore, the absence of its English translation or adaptation has so far obstructed the international awareness of its literary value in particular and the significance of the teachings of prosody in general. It is in this context that the present English translation work of the Vrttaratnākara with explanatory notes would be admirable since it may contribute to fulfill such a desideratum in literary circles. This paper discusses briefly the research frame and the methodological approach of this translation work followed by annotations for select terms together with the descriptive introduction to the prosodic science.

**Keywords:** *chandas, vṛtta*, prosody, classical meter, Vṛttaratnākara, Kedāra

#### **Main Text**

## Introduction

This work aims at making an English translation of the Vṛttaratnākara (VR) with explanatory notes for the select prosodic terms and statements with the inclusion of elaborative introduction to prosody and the text. This survey belongs to the subject scope of *chandaś-śāstra* or prosody which is one of the most significant literary branches of both the Vedic and classical Sanskrit literature.

The first and foremost work dealing with the teachings of Vedic and classical prosody in the Sanskrit prosodic history is the Chandassūtra by Piṅgalamuni (100 B.C. or bet. 3-4 A.D.). It is in fact written in *sūtra* or aphoristic style. In aphoristic style, since the subject matters are presented in concise form with the extreme minimum use of very limited words, readers find no easy accessible. As a result, many number of latter works based on the Chandassūtra, like Śrutabodha of Kālidāsa or Vararuci (4<sup>th</sup> or 5<sup>th</sup> C. A.D.), Chandoviciti

of Janāśrava (6<sup>th</sup> C. or 600 or 580-615 A.D.), Jayadevachandas of Jayadeva (600 or 700 or bef. 900 A.D.), Chandānuśāsana of Javakīrti (End of 10<sup>th</sup> C. or 1000 A.D.), Suvrttatilaka of Ksemendra (1030-1070 or 11<sup>th</sup> C. A.D.), VR of Kedāra (1030-1070 or 11<sup>th</sup> C. A.D.), etc., dealing with exclusively the classical Sanskrit prosodic part have been written in kārikā or verse style which is more understandable than the aforesaid. However, among all such miscellaneous prosodic works, the VR occupies a prominent role. It has been composed with the integration of the examples and the theories making convenient access for beginners and also endowed with every teaching related to the scope of this subject. Therefore, it being virtually a handbook of prosody seems to be the most accepted practicable and very important work with great popularity due to its own identity by means of categorization of materials, completeness of content, congruency of composing style followed by the use of unambiguous language, well-setting, conciseness in mode, simplicity, comprehensibility, and etc.

Moreover, the demand of the VR can be determined through the compilation of its considerable number of translations, commentaries, sub-commentaries, annotations, glossaries etc. But the most of them are only written in Sanskrit, Hindi or one of such other oriental languages leaving the international language. Therefore, the absence of a study of the VR in English or its direct English translation or adaptation has so far obstructed the international awareness of its literary value in particular and the significance of the teaching of prosody in general. Thus the present effort is a fulfillment of such a desideratum in literary circles.

# Works on Vṛttaratnākara

There are many editions of the VR such as Calcutta edition, Kalyāṇa-Mumbai edition, Nirṇayasāgara edition, Khemarāj Śrīkṛṣṇadāsa edition, Motilāl Banārasīdās edition, H. D. Velankar (Jayadāman) edition, Hyderabad edition, Meharacandra Lachamanadāsa edition, etc.

According to Vinayasagar, the VR also earns fortyfive commentaries.<sup>1</sup>

Most of those commentaries are in manuscript form and preserved in the Bhandarkar Oriental Research Institute, in Pune and Jaisamer.<sup>2</sup>

#### Sources

As primary sources, Vrttaratnākara Nirņayasāgara and Hydrābād editions, Chandaśśāstra, other relevant texts like Śrtabodha, Suvrttatilaka, prosodic Chandomañjarī, etc. and as secondary sources, mainly available select commentaries Pañcikāvyākhyā and secondarily Tātparyatīkā, Sukavihrdayānandinītīkā, Chandovrttitīkā, Bhattīyavyākhyā, Subodhinītīkā, Ratnaprabhāvyākhyā, Prājntosinīvyākhyā, Candrikāvyākhyā together with other sources related subject field including dictionaries, to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> VRP. [मुखबन्ध] p. 2; TSC. p. 380

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> TSC. p. 382

encyclopedias, magazines, periodicals, websites and etc. have been used.

### **Overview of Select Sources**

Among those works, the Nirnayasāgara edition of the VR with its commentary Pañcikāvyākhyā, written by Rāmacandra Kavibhārati, is considered to be the best edition of the text because it has been selected as a prescribed text in Universities and high schools in India.<sup>3</sup> The Hyderabad edition is of four commentaries: Tātparyatīkā, Sukavihrdayānandinītīkā, Chandovrttitīkā of and Pañcikāvyākhyā. The practical importance of the Hyderabad edition is that it is the only single volume including the text and four commentaries together. However, those two editions seem to be so pretty authentic that they have been highly recognized, appreciated and accepted by many scholars.4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> VRP. [मुखबन्ध] p. 2; TSC. p. 381

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> SVVR. p. vi

Therefore, the main focus was given to those two editions in this study.

Descriptive explanations of those commentaries for all the  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  of the VR contain basic idea of the  $k\bar{a}rik\bar{a}$ , synonyms of terms, grammatical clarifications, etymological accounts of key words, additional information of some concepts and theories, related quotations from lexicons, etc., self-made examples for all the metres, self-made examples for metric varieties, and etc.

Although those sources have certain minor contrasts in writing style each other, their multiplicity in the presentation of comments was favourable in tackling the occasional controversial and problematic issues of this study.

#### Research Problem

The unavailability of sufficient studies for certain popular prosodic works in an international language and the absence of English translation and critical study for the prosodic text like the VR, treated as an essence of prosody, the less consideration towards the prosodic field and the paucity of writings in that regard seem to be found as some of problematic issues for international learners who are interested in the study of oriental prosodic teachings. Such consequences created a space to do this work leading to fill that vacuum.

# **Aims and Objectives**

This work aims at introducing the VR to the global level and international world for the first time by translating it into English with notes. To achieve this aim, the main objective of this research is to provide a complete English translation with a analytical study of the VR. In addition, the supply of annotations for the specific terms of the text and principal rules of

prosody is another objective. Moreover, this survey also aims at preparing a descriptive introduction to prosody.

## **Research Methodology**

- 1. The main attention is paid to the primary textual study of the VR. Its Nirṇayasāgara and Hyderabad editions are referred and the basic text translation is done based on them.
- 2. The respective annotations are prepared with the assistance of nine commentaries such as (mainly) Pañcikāvyākhyā, (secondarily) Tātparyaṭīkā, Sukavihṛdayānandinīṭīkā, Chandovṛttiṭīkā, Bhaṭṭīvyākhyā, Subodhinīṭīkā, Ratnaprabhāvyākhyā, Prājñatoṣiṇīvyākhyā and Candrikāvyākhyā.
- 3. Focus is kept on the secondary sources related to the study.
- 4. Discussions with erudite scholars are made.
- As this is a translation study, for the basic text translation it insists to apply mainly word-forword and literal translation methods out of the

eight types of translation methods such as Wordfor-word, Literal, Faithful, Semantic, Adaptive, Free, Idiomatic and Communicative, while in the preparation of annotational notes with reference to the select reputed commentaries duly making use of other methods except semantic and idiomatic.

- 6. A specific common frame containing title of aphorism or verse together with its content and place number of total count in Adhyāya, Aphorism or verse in Sanskrit and Roman scripts, Construe, Word to word meaning, Literal meaning, Import meaning, Example, Additional example (not available in Adhyāya 1 and 6), Features of metre in a form of a mathematical formula (not available in Adhyāya 1 and 6), Notes, Table of illustrations according to the need and Reference notes.
- 7. An attempt is made to explain select specific **terms, phrases, and so on**.

- 8. Appendixes were arranged for additional information.
- 9. Indexes were organized for ranging some important matters.
- 10. A glossary of prosodic technical terms has been set up in alphabetical order.

## **Discussions**

# Chapterization

This research work is presented in six chapters together with descriptive introduction, four appendixes on the parallel teachings and the details with reference to the VR and prosody, four indexes on *kārikās*, *chandas*es, *vṛttas* and *bhūtasaṅkhyās* of the VR in alphabetical order and the glossary of prosodic technical terms. The chapters have been set in conformity with the six *adhyāyas* of the VR following its own chronological order.

#### Introduction

The introduction is of two parts. The part I contains an overview of prosody and its origin and evolution in which the sub-topics like etymological explanations of the term *chandas*, nature and usage of prosody with its broad and deep scope, inevitability of prosody in Vedic literature, inevitability of prosody in *laukika* literature, origin and pioneers of prosody, spread and development of prosody as a science, identical features of Vedic and classical use of metrics, various peculiarities and discoveries of teachings of prosody, basic elements of prosody, different uses of *chandas*es and *vṛttas*, literary works on prosody, a glance at main works of classical prosody in early stage, and new proposals for the development of prosody.

The part II is for the comprehensive study of the VR under the sub-headings such as Kedāra Bhaṭṭa, his life and date, content of the VR with observations, identical features and peculiarities of the VR, a brief account of contribution of the VR to *chandaś-śāstra*, and some comments on Kedāra Bhaṭṭa and the VR.

## Chapter 1

The chapter 1 is for providing English translations with explanatory notes for 22 *kārikā*s of the first *adhyāya* called *saṁjñābhidhāna*, i.e. prosodic designations of the VR.

# Chapter 2

The chapter 2 is for making English translations with comprehensive notes and examples for 50 *kārikā*s of the second *Adhyāya* called *mātrāvṛttādhikāra*, i.e. the section of moraic metres.

## Chapter 3

The chapter 3 is for giving English translations with illustrative remarks for 142 *kārikā*s of the third *adhyāya* called *samavṛttādhikāra*, i.e. the section of even metres of syllabic *chandas*.

## Chapter 4

The chapter 4 gives English translations with explanations for 13 *kārikā*s of the fourth *adhyāya*,

called *ardhasamavṛttādhikāra*, i.e. the section of halfeven metres of syllabic *chandas*.

# Chapter 5

The chapter 5 is for the supply of English translations with descriptive notes for 12 *kārikā*s of the fifth *adhyāya*, called *viṣamavṛttādhikāra*, i.e. the section of uneven metres of syllabic *chandas*.

## Chapter 6

The chapter 6 is for preparing English translations with informative comments for 9  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  and 1 stanza of the sixth  $adhy\bar{a}ya$ , called  $satpratyayavidh\bar{a}na$ , i.e. the section of satpratyaya or six cognitive rules in prosody. All the pratyayas except last two have been explained under the metrical varieties such as even, half-even and uneven syllabic metres, moraic metres and  $\bar{A}ry\bar{a}$  metres.

Setting of the work contains content, acknowledgement, alphabet, directions, abbreviations of terms and symbols, abbreviations of references, list of tables and figures, body or six chapters, appendix, index, glossary of prosodic technical terms and bibliography.

## Previous Prosodic Works Done so far

When compared to other branches of Sanskrit literature, the research works are much fewer in relation to the subject of prosody. Some endeavours like 'Vedic Metre' by E. Vernon Arnold about the development of the Sanskrit metrics in the Rgvedic collections, the edition of the Pingala's Chandaśśāstra by Weber, the indological studies to depict the relationship between the Vedic and the classical metrics by Jacobi, a work on the analysis of the metrical specimens in the classical Sanskrit literature by Stenzler, 'Sanskrit Prosody and Numerical Symbols Explained' by Charles Philip Brown to show the fundamental facts related to Sanskrit metrics aiming at beginners, the magnificent work Jayadāman of H. D. Velankar with critical editions of the important prosodic texts Jayadeva's Jayadevachandas, Javakīrti's Chando'nuśāsana, Kedāra's VR and

Hemacandra's Chando'nuśāsana to depict development of the Sanskrit metrics from the Veda down to the classical, a scholarly dissertation on Prakrit and Sanskrit metres by Colebrooke, 'Jottings on Sanskrit Metrics' by S. P. Bhattacharyya for a common picture of the methodology, plan and procedure of the existing works on Sanskrit metrics, 'Origin and Development of Sanskrit' about history of Sanskrit prosody with special reference to the Prakrit metrics by Arati Mitra, 'Pali Metre' on the application of metres in Pali with reference to the history of Indian literature by A. K. Warder, 'Sanskrit Prosody: Its Evolution' by Amulyadhan Mukherji, 'Metre in Sanskrit: A study with special reference to Vrttavārtika of Rāmapānivāda' by K. K. Geethakumary, 'Development of Combinatorics from the Pratyavas in Sanskrit Prosody' by Venugopal D. Heroor, 'Chandovallari: A Handbook of Sanskrit Prosody' by Sampadananda Mishra, 'The Studies in Chandaśśāstra' by Bhagyalata Pataskar, 'Classical Sanskrit Prosody' by K. Yedukondalu, and etc. are important from mainly historical and prosodic surface knowledge point of view. There are also some other stray articles and papers which have contributed to the study of Sanskrit metrics.

However, as far as English translations of Sanskrit prosodic texts are concerned, they are also very few in number. Moreover, such translational works are too confined only to give literal meaning. They need more explanations, as metrics is least understood and most shirked subject.

# **Importance of the Study**

This attempt makes the VR to have English translation for the first time in the world covering and accomplishing the crucial requirements of the text. All chapters ( $ady\bar{a}yas$ ), sections (prakaraṇas) and other subcategories like 26 kinds of akṣarachandases have been numerically categorized in a systematic approach. Each  $k\bar{a}rik\bar{a}$  has been given an introductory title together with its basic content in Sanskrit which may give the rough idea at a glance. The  $k\bar{a}rik\bar{a}$  was

set in two scripts, Sanskrit and Roman with diacritic marks. The paraphrastic construe of each kārikā by dissolving its samāsa and sandhi words, if occurring there, has been given. The English meaning of each Sanskrit word, term or perhaps phrase of each *kārikā* can easily be identified through the word-to-word meaning. The literal meaning provides the whole sense of each *kārikā*, while the import meaning gives its fundamental theme. The kārikā itself of the text especially in chapters 2 - 5 is given in the place of example whose configuration of guru-laghus is supplied, while its essence has been shown in a certain form of mathematical formula which may indeed be favourable for the convenient access to the subject. The example is followed by an additional example too, quoted from the Pañcikāvyākhyā, with the furnishing further of illustrations. Annotations in accordance with the necessity come under notes. Notes deliver additional necessary information, where select words, terms, phrases, facts and etc. which insist further explanations to get to

certain *kārikā*s are clarified with reference to select commentaries. It also gives general idea of each *kārikā*, while the Pingala's *sūtra* related to it is too mentioned for more knowledge. *Uddista* of syllabic even metres is also given. Table illustrates the characteristics of the metre referred by the example, while their outlook is too discussed. Sometimes, different views about metres and different names of them are also put into review. As some metres like Upajāti, Dandaka, etc. consist of different varieties, they are also indicated with examples. Sometimes, the categorical prastāras of different varieties of metres Upajāti, like Padacaturūrdhva. Dandaka, Upasthitapracupita, Udgatā, etc. are too presented.

An overview of prosody with its origin and evolution as well as a comprehensive Study of the VR together with initiative works of this study is too included into this work.

Four appendixes on additional information of eight gaṇas, kaṭapayādi system, bhūtasaṅkhyā and additional examples for varieties of Upajāti are added.

Four indexes on *kārikā*s, *chandas*es, *vṛtta*s and *bhūtasaṅkhyā*s have been prepared. The glossary of prosodic technical terms has been supplied at the end.

Making a critical study of the VR is highly conducive to the development of prosody and greatly contributory to its wider and profound usage. This work is also intended for reviving and illuminating the subject that is going into oblivion and for widening the horizons of local and international researches in this regard.

The compilation of an English translation of the VR with annotations is virtually a precious gift offered to the people of the whole academic world.

Therefore, it is hoped that this survey will appease the desire of those who are interested in the study of the subject.

## Review on this Translation [TR] Work

The most of  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  drop the ending letters of eight ganas म, न, भ, य, ज, र, स, त and two syllables g

and l as म, न, भ, य, &c. and g! and l!) for the exigence of metre like in मत्ताकीडा मो हो नी निल्गित भवति वसुशरदश्यतियुता ।. Here लो stands for तगण and नगण; नल्गू for नगण, लघ्च and गुरु. Only the first letter of each gana as m of ma (मगण), n of na (नगण), b of bha (भ गण), &c. is given leaving other part and 1 of la and g of ga or gu. For the sake of convenient use and in order to make parallel to the first letters of other ganas, only 'b' of भगण was taken though it should be 'bh'. 'U' for guru and 'I' for laghu has been used in the scansion as two symbols.

The specific frame including self-made mathematical formula is also applied with the intension of giving quick overall understanding of the features of  $k\bar{a}rik\bar{a}s$ .

The abbreviated forms of formulae are explained in the list of abbreviations and symbols, while some clarifications for them are given under directions. How to understand the example of a metre with its configuration and formula is too very important.

As an example, in the scansion of the  $k\bar{a}rik\bar{a}$ , dae<sub>U</sub>x<sub>I</sub>k<sub>I</sub>v&<sub>U</sub>Ä<sub>I</sub>im<sub>I</sub>/d<<sub>U</sub> É<sub>I</sub>É<sub>I</sub>/Éa<sub>U</sub>ÌaE<sub>U</sub>, there appear guru, laghu, laghu, guru, laghu, laghu, guru, laghu, laghu, guru and guru in the line followed by a mathematical formula 'b<sup>3</sup>, g<sup>2</sup> pq; yt @ end', which are separated by each of virgules (/) as tri-syllabic gaṇas and two gurus with a comma at the end to show yati. Thus, the idea behind the formula is that Dodhaka metre is of three successive bhagaṇas and two gurus with ending yati per quarter.

The part of notes in which annotations have been submitted plays very important role in this study. To make the sense and teaching clearer, additional explanations for terms, phrases, facts and certain concepts which require further descriptions have been arranged. The relevant quotations for them are

employed either in the footnotes or in the body of text itself according to their pragmatic value. Different meanings of some specific terms like *prastāra*, *nasta*, etc. have been submitted. The satpratyayas are critically analyzed together with the plenty of facts and classifications giving like patākā-prastāra, markatī-prastāra, etc., while modern mathematical theories like Permutations, Combinations, and Pascal Triangle are also namely cited. The textual variations of different editions of the VR, different names of some metres and controversial ideas of some prosodic facts have too been enclosed occasionally. The most of supplementary notes are followed by footnote references. The arrangement of such exhaustive comments may perhaps differ from adhyāya to adhyāya due to the influence of its content.

# **Specific Contributions**

This is the first work on the text, VR done in English. All the  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  have been introduced in easy approachable manner. The most practicable frame for the translation work has been applied. The entire

teachings and characteristics of  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  have been illustrated with the help of self-made formulae. All the metrical varieties and figures with various scansions have been enumerated. The incomprehensible  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  like giving features and yati places of  $\bar{A}ry\bar{a}$  metre and rules of  $pras\bar{a}ra$ , etc have been portrayed with supplementary explanations. The additional explanations have duly been used in the display of satpratyayas, since the facts given by the VR are not sufficient to distinguish them.

Here are several samples which may be beneficial in order to get a quick slight view of the identical feature of the pattern applied in this study:

# **Observations and Findings**

The descriptive introduction carries a sound knowledge of the VR and prosody. The common structure of the whole translation work contains title of each chapter, title of each *adhyāya*, title of each *kārikā* with its brief content, aphorism or verse first in Devanāgarī and next in Roman scripts with diacritical marks, construe, word to word meaning, literal meaning, import meaning, example with formula of characteristics of metres, additional example and notes.

The part of Notes usually consist of general introduction of each definition, explanation of select terms, phrases and subject matters, simplification of each definition, indication of its Pingala's *sūtra*, *uddiṣṭa* or serial number of metres (only in the third *adhyāya* in the fourth chapter), tables of metrical features (in the second, third, fourth and fifth *adhyāya*s respectively in the third, fourth, fifth and sixth chapters), clarifications of features, occasionally different views and variations of definitions, and so

on. In the sixth *adhyāya* of the seventh chapter, each *pratyaya* except last two has to be explained and illustrated under five divisions such as even, halfeven, uneven, moraic, Āryājāti.

The textual translation into English from Sanskrit has to be done in the way without harming the original text. When giving the basic idea of  $k\bar{a}rik\bar{a}s$ , the writing style of English has to be applied.

Most of Sanskrit prosodic technical terms for which exact English terms cannot be found have often been used in their original names.

The teachings of the rules and regulations given by the VR for six prosodic norms, which are not sufficient all the time, have to be portrayed with additional explanations.

This study might be an initiative work for the VR to get a global entrance for further studies.

#### Conclusion

Prosody seems to be much neglected subject, on which there seem to be very few literary works done, modern works composed and other literary contributions committed in comparison to other branches of Sanskrit literature. On the other hand, most of such former and later works too have been done only in Sanskrit, Hindi, Marathi, etc. This situation has been a big issue to disturb the science of Sanskrit prosody to win the global recognition throughout the world. Because of the absence of knowledge of prosody there is a lack of the use of oriental metrics in the western part of the world. In spite of that, they are familiar with the use of blankverse or free-verse, which are entirely free or away from the so-called ancient traditional metric rules. The fact of it is really because of the unavailability of authentic and popular prosodic works in international language like English.

In a context of lack of works of prosody in English, this work which aims at translating the VR into English while annotating select terms of its  $k\bar{a}rik\bar{a}s$  and prosodic matters which are of the requirement of additional explanations together with a critical introduction may fulfill a great necessity of prosodic studies prevailing in the academic field and may open the text for every academician from all parts of the world to commence their studies and research works on it.

The main objective of the Kedāra Bhaṭṭa seems to be simplification of a difficult subject like prosody whose complex and bulky appearance puzzles the student even at its initiative step of the entrance itself. Among a number of treatises in metrics which have been produced on classical prosody in Sanskrit following the methods of Piṅgala, the composition of Kedāra, through which he could confirm his own share of contribution to the field, could be identified with a considerable number of peculiarities like the distinctiveness of the categorization of subject matters, symmetrical composing style, succinctness of the body of entire work, combination of theory and its

application, autonomic inventiveness, effortless approachability, etc.

The systematic and scientific arrangement and everyway completeness of the VR with a replete content covering entire corners in classical Sanskrit prosody such as all the fundamentals and characteristics of moraic and syllabic metres together with its teachings of six cognitive rules has owned a great popularity and it is considered as an authoritative handbook of the subject.

The selection of verse pattern as the writing style of the composition seemed more powerful than the obsolete aphoristic pattern used by the early writers since it provides an enough space for the writer to express the idea in broader sense against the above and thus, it being more attractive to the reader makes the simplicity of the text.

Though Kedāra arranges the content of his work with all materials related to classical prosody treating them in separate chapters and sections devoted to *mātrā*,

varṇa, sama, ardhasama, viṣama, etc., he has been capable enough to maintain its conciseness through the proper management of subject matters. Thus, the VR which is recognized as a compendium of metrics by many critics could display the completeness in the shortness.

Among the most of treatises in metrics which merely tried to enumerate and define the metres without giving illustrations, one of the innovative issues of the VR that could be noticed is the combination of rule and illustration, i.e. each verse has been cast in the metre which it defines. Hence, each definition forms simultaneously also its own illustration. This method seems to be favourable to protect rooms of the treatise from needless expenditure for the reservation of examples separate and accordingly to leave unnecessary lengthiness of the work.

The autonomous inventiveness of the writer could be identified through his own contributions to classical prosody. There were some important metres like Vasumatī, Kulaka, Vitāna, Manoramā, Dīpakamālā, Śikhaṇḍi, etc. which have been invented by Kedāra himself and introduced to the field.

It can be noticed that due to the systematic arrangement of the content, the use of comprehensible language and giving graspable clarifications, Kedāra could receive a high rank of the VR and concurrently make a high demand of it in the literary world. To teach the complex subject, he has invented many easy techniques which are phrase worthy. The aim of easy techniques developed is to give a method which can be readily used by the beginners.

Thus, the work of VR from the point of view of prosody helps to open new horizons in the field of metrical science with its application in poetry.

Among the miscellaneous editions and commentaries of the VR, this study was fertilized by its two editions, i.e. Nirṇayasāgara and Hyderabad and by eight commentaries such as Pañcikāvyākhyā (as a main source), Tātparyaṭīkā, Sukavihṛdayānandinīṭīkā,

Chandovṛttiṭīkā, Bhaṭṭīvyākhyā, Subodhinīṭīkā, Ratnaprabhāvyākhyā, Prājñatoṣiṇīvyākhyā, Candrikāvyākhyā (as supporting sources). It is obvious that the branch of knowledge expressed and recorded in the form of aphorisms in the earlier classical Sanskrit works has later spread through the commentaries written on them.

The peculiarities of the descriptive explanations in the commentary Pañcikā, which contain basic idea of each *kārikā* of the VR, synonyms of terms, grammatical clarifications, etymological accounts of key words, additional information of some concepts and theories, related quotations from lexicons, etc., self-made examples for all the metres and metric varieties and etc. qualified to make it as the main source in this survey in comparison to other commentaries whose pattern of the indication of notes does not always maintain such a completeness, though they provide particular supportive details and ideas of the text and perhaps illustrations quoted from other sources.

Since this is a comprehensive work of prosody and its teachings as well as of the VR, it is hoped that it will improve our awareness of entire Sanskrit prosody and the VR in particular. This survey will appease the desire of those who are interested in the study of the subject which is mostly considered to be least understood and most shirked and the world may correctly recognize the immense value of the work VR. Moreover, this work would make a revival of the subject with its illumination leaving current attitude of its oblivion and widen the horizons of local and international researches in this regard.

#### **Abbreviations**

 $SVVR = Saral\bar{a} Vy\bar{a}khy\bar{a}$  of Vrttaratn $\bar{a}$ kara

TSC = The Studies in *Chandaḥśāstra* 

p = page

VRP = Vṛttaratnākara of Kedārabhaṭṭa with the commentary 'Pañcikā'

#### References

#### **Primary Sources**

- A Collection of Śikṣās by Yājñavalkya and others.

  (1893). Ed. Pandit Yugala Kishora Mishra.

  Benares: The Benares Press.
- Chandaḥkaumudī (CKN.). Nārāyaṇa Śāstrī Khiste. (1961). Varanasi: Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Chandaśśāstra of Śrī Piṅgalācārya with the Commentary Mṛtasañjīvanī (CHŚPH.). (2002). Ed. Śrī Halāyudha Bhaṭṭa. Varanasi: Chowkhambha Publishers.
- Chandomañjarī of Gaṅgādās (CHMG.) with 'Sudhā' Sanskrit Hindi Commentaries. (2011). Ed. Satyanarayan Shastri Khanduri. Tr. Parameshwardin Pandey. Varanasi: Chowkhamba Krishnadas Academy.

- Gaṇitasārasaṅgraha of Mahāvīra (GSSMV.). (1912). Ed. & Tr. Rangacharya. Madras: (No mention of publisher).
- Kātyāyanīyachandaḥsūtra (KCS.) with the Bhāṣyas Ṣaḍguruśiṣya and Devayājñika. (1990). Ed. Shreekrishore Mishra. Varanasi: Banaras Hindu University.
- Līlāvatī of Bhāskarācārya (LVB.). Part I. (1937). Ed.
  Viṣṇusūnu Dattātreya Āpte and Scholars of
  Ānandāśrama. Pune: Ānandāśrama
  Mudraṇālaya.
- Nāṭyaśāstra (NŚB.) with commentary of Abhinavagupta. In Four Volumes Vol. II. (1934). Ed. M. Ramakrishna Kavi. Baroda: Oriental Institute.
- Nidānasūtra of Patañjali (NSP.). (1971). Ed. K. N. Bhatnagar. Delhi 6: Meharchand Lachhmandas Oriental and Foreign Boosellers.
- Pāṇinīya Śikṣā or the Śikṣā Vedāṅga ascribed to Pāṇinī (being the most ancient work on Indo-

- Aryan Phonetics). (1938). Ed. Manmohan Ghosh. Calcutta: University of Calcutta.
- Pāniṇīyaśikṣā (PS.) or the Śikṣā Vedāṅga ascribed to
  Pāniṇī (being the most ancient work on IndoAryan Phonetics), critically edited in all its
  five recensions with an introduction,
  translation and notes together with its two
  commentaries. 1938. Ed. & Tr. Manomohan
  Ghosh. Cullcutta: University of Cullcutta.
- Rgveda Prātiśākhya of Śaunaka with commentary of Uvaṭa. (1931). Mandala Dev Shastri. Allahabad: The Indian Press Ltd.
- Rgveda Prātiśākhya, Śaunakīya Uvata Bhāṣya (RVP.). (1931). Ed. Sri Mandaladeva Shastri.

  Allahabad: The Indian Press Ltd.
- Rgvedaprātiśākhya of Śaunaka (RVP.). (1986).

  Ed.Tiripati Ramaprasada. Varanasi: Research
  Institute, Sampunand Sanskrit
  Vishvavidyalaya.

- Rgvedasarvānukramaṇī (RS.). (Year of pub. not given). Ed. Sri Padadamodara Satavalekar.
  Gujaraj: Svadhyayamandal Paradi.
- Sarvānukramaṇī of Rgveda of Kātyāyana. (1886). Ed. A. A. Macdonell. Oxford: Clarendon Press.
- *Śṛtabodha of Kālidāsa* (ŚBK.). I1985). Ed. Sītārāmaśarma. Kāśī: Śrīharikṛṣṇa Nibandhabhavana.
- Śrutabodha of Kālidāsa with Vṛttaratnākara of Bhaṭṭa Kedāra. (1936). (No editors mentioned). Bombay: Venkatesh Press.
- The Prākṛta-Piṅgala-Sūtras (PP.) with commentary of Lakṣmīnātha Bhaṭṭa. (1894). Ed. Paṇḍit Śivadatta. Bombay: Nirṇaya-sāgara Press.
- Vṛttaratnākara and Vṛttaratnākarapariśiṣṭa titled
  Vṛttālaṅkāra of Kedārabhaṭṭa (VRVPVL.).
  (1915) (2458 Buddhābda or 1837 Śakābda).
  Ed. C. A. Śīlaskandha Mahāsthavira.
  Aluthgama: Vidyāviśruta Press.

- Vṛttaratnākara of Bhaṭṭa Kedāra with Bhaṭṭīya Sanskrit Commentary of Bhaṭṭa Nārāyaṇa and Manimayī Hindi commentary of Śrī Kedāra Nātha Śarmā (VRBBV.). (20080. Ed. Śrī Kedāra Nātha Śarmā. Varanasi: Chaukhamba Prakashan.
- Vṛttaratnākara of Kedāra Bhaṭṭa with commentary of Tārānātha Tarkavācaspati Baṭṭācārya and Chandomañjarī of Gaṅgādāsa with commentary of Śrī Jīvānanda Vidyāsāgara Baṭṭācārya. (1893). (No editors mentioned). Calcutta: Sarasvati Press.
- Vṛttaratnākara of Kedāra Bhaṭṭa with Ratnaprabhāvyākhyā of Nṛsiṁhadeva Śāstrī (VRRP.).(1926). New Delhi: Meharacandra Lachamanadas.
- Vṛttaratnākara of Kedāra Bhaṭṭa with Sanskrit Subodhinīṭīkā and Prakrit Saralāṭīkā of Ñārasarāma Śāstrī (VRSN.). (1929).

- Mumbai: Malika Lakshmi Venkateshvar Press.
- *Vṛttaratnākara of Kedāra Bhaṭṭa*. (1969). Ed. Sharma Aryendra. Hydrabad: Sanskrit Academy.
- Vṛttaratnākara of Kedārabhaṭṭa with the commentary
  Pañcikā (VRP.). (1936) (1858 Śakābda).
  Rāmacandra Kavibhāratī. Ed. C. A. ŚrīŚīlaskandha Mahāsthavira. Bombey:
  Nirṇayasāgara Press.
- Vṛttaratnākara of Śrī Kedāra Bhaṭṭa with 'Candrikā' Sanskrit and Hindi Commentaries (VRCV.). (2015). Ed. Baladev Upadhyay. Varanasi: Chaukhamba Surabharati Prakashan.
- Vṛttaratnākara of Sri Kedara Bhaṭṭa with Four commentaries (VRKB.). (1969). Ed. Aryendra Sharma, Sri Khanderao Deshpande and Sri D. G. Padhye. Hyderabad: Sanskrit Academy, Osmania University.
- Vṛttaratnākara of Śrī Kedāra Bhaṭṭa with Prājñtoṣiṇīvyākhyā of Śrīdharānanda Śāstri

- (VRPT.). (1966). Ed. Śrīdharānanda Śāstri. Varanasi: Motilal Banarasidas.
- Vṛttaratnākara. (1936). Ed. Seelaskandha Mahasthavira. Bombay: N.S. Press.
- Vṛttaratnāvalī of Veṅkaṭeśa (VRVV.). (1952). Ed. H. G. Narahari. Madras: Adyar Library.
- Vyākaraṇa Mahābhāṣya of Patañjali (VMBP.). Vol.
  1 (Fourth edition). (1985). Ed. F. Kielhorn.
  Poona: Bhandarkar Oriental Research
  Institute.

#### **Secondary Sources**

- Arnold, E. Vernon. (1967). *Vedic Metre in its*historical development (VMVA.). Delhi:

  Motilal Banarasidas.
- Aronold, Vernon. (1905). *Vedic Metre In its historical development*. Cambridge: University Press.
- Battacaryya, Siva Prasad. (1963). *Jottings On Sanskrit Metrics* (JSMSP.). Calcutta: Sanskrit College.
- Brown, Charles Philip. (1869). Sanskrit Prosody and

  Numerical Symbols Explained (SPCP.).

  109

- London: Trubner and Co., 60, Paternoster Row.
- Chandaḥkaumudī of Nārāyaṇa Śāstrī Khiste (CKN.). (1961). Ed. Shri Batukanatha Shastri Khiste. Varanasi: Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Deepankara Sthavira, Welipatanwila. Ed. (1925). *The Vuttodaya of Samgharakkhita Mahāthera with Vṛttadīpikā Vyākhyā* (VDSVVD.).

  Aluthgama: Saddharmaprakasha Press.
- Dvivedi, Kapil Deva and Singh, Shyam Lal. Tr. (20130. The Prosody of Pingala (TPP.). A Treatise of Vedic and Sanskrit Metrics with applications of Vedic Mathematics with Hindi and English Translation (Second revised edition). Varanasi: Vishvavidyalaya Prakashan.
- Dvivedi, Kapila Deva and Singh, Shyam Lal. (2013).

  The Prosody of Pingala, A treatise of Vedic

  and Sanskrit Metrics with appreciations of

  Vedic mathematics with Hindi and English

- translation. Varanasi: Vishvavidyalaya Prakashan.
- Geethakumary, K. K. (2008). *Metre in Sanskrit, A*Study with Special Reference to Vṛttavārtika of

  Rāmapāṇivāda (MSGK.). University of

  Calicut: Publication Division.
- Heroor, Venugopal D. (2011). Development of Combinatorics from the Pratyayas in Sanskrit Prosody (DCPSPH.). New Delhi: Samskrita Bharati.
- Heroor, Venugopal D. (2011). Development of

  Combinatorics from the Pratyayas in Sanskit

  Prosody (DCPSPV.). New Delhi: Sankrita

  Bharati
- Jhā, Śrī Rāmachandra. (2005). *Chandaśchandrikā* (CHCR.). Varanasi: Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Kieth, A. B. (1920). *A History of Sanskrit Literature* (HSLK.). London: Oxford University Press.

- Krishnamachariar, M., (1987). *A History of Classical*Sanskrit Literature (HCSLK.). Madras:

  Tirumali Tirupathi Devashanams Press.
- Macdonell, A. A. (1997). *A History of Sanskrit Literature*. Delhi: (No mention of publisher).
- Martin, Demian. Tr. (2013). Rādhā Dāmodara Goswami's Chandaḥ Kaustubha (TJPDM.), The Jewel of Prosody with the commentary of Baladeva Vidyābhūṣaṇa translated from the original in Sanskrit (First edition). Varanasi: Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Mīmāṁsaka, Yudhiṣṭhira. (2009). *Vaidika-Chandomīmāṁsā* (VCMY.). Hariyana: Ramalal Kapur Trust.
- Mishra, Sampadananda. (2011). *Chandovallarī* (CHVSM.), *A Handbook of Sanskrit Prosody*. Puducherry: Sri Aurobindo Society.
- Miśra, Rāma *Kiśora*. (1997). *Asīmapratibhā* (APRK.). Uttara Pradesh: Mahamana Malaviyamahavidyala, Khekada.

- Mitra, Arati. (1989). *Origin and Development of*Sanskrit Metrics (ODSMAM.). Calcutta: The
  Asiatic Society.
- Mukherji, Amulyadhan. (1976). Sanskrit Prosody: Its Evolution (SPAM.). Calcutta: Saraswat Library.
- Muller, Max. (1859). A History of Sanskrit Literature

  The primitive Religion of the Brahmans

  (AHASLM.). London: Williams and Norgate.
- Muller, Max. (1912). A History of Ancient Sanskrit Literature (HASLM.), The Primitive Religion of the Brahmanas. Allahabad: Panini Office.
- Newmark, *Peter.* (1988). *A Textbook of Translation* (ATTN.). New York: Prentice Hall International English Teaching Skills Series, Prentice Hall International (UK) Ltd.
- Pataskar, Bhagyalata. Ed. (2012). *The Studies in Chandaḥśāstra* (TSC.). N. Delhi: Adarsha Sanskrit Shodha Samstha, Rashtriya Sanskrit Samsthan.

- Rabindra Kumar Panda, Tr. (1998). Suvṛttatilaka of Kṣemendra (STKR.) with English Translation of Sūryakānta (1<sup>st</sup> Edition). Delhi: Paramamitra Prakashan.
- Sharma, Dipak Kumar. Tr. (2007). Suvṛttatilaka of Kṣemendra (STKD.) Text with Sanskrit Commentary and English Translation (1st Edition). Delhi: New Bharatiya Book Corporation.
- Shastri, Mandala Dev. Tr. (1931). *Rgveda*Prātiśākhya of Śaunaka with commentary of

  Uvaṭa. Allahabad: The Indian Press Ltd.
- Siddharatha, R. (Year not given). *Samgharakkhita's Vuttodaya A Study of Pali Metre* (SVS.). India:

  Sri Satguru Publications.
- Sorata Sthavira, Velivitiye. Ed. (1945). *Saralā Vyākhyā of Vṛttaratnākara* (SVVR.).

  Colombo: Mahābodhi Press.
- Upādhyāya, Baladeva, and Pāṇḍeya. Ed. (1997).

  Saṁskṛta Vāṅmaya kā Vṛhad Itihāsa
  (SVVIB.), Dvitīya-khaṇḍa, Vedāṅga.

- Lakhnav: Omprakāś Uttara Pradeś Samskṛta Samstāna.
- Velankar, H. D. Ed. (1949). *Jayadāman* (JDMV.). Bombay: Haritoṣamālā.
- Veñkaṭaramaṇārya. (1938). *Sarvasamavṛttaprabhāva* (SSVPV.). Mysore: Royal Branch Press.
- Yedukondalu, K. (2014). *Classical Sanskrit Prosody* (CSPYK.). Tirupati 517507 (A.P.): Rashtriya Sanskrit Vidyapeetha.

#### Journals

- A research article on "Is the teaching of eight gaṇas (tri-syllabic feet) merely poetical or dealing with human life?" presented at 16<sup>th</sup> World Sanskrit Conference, Bankok, 2015
- Jurnal of the University of Bombay, Vol. XXIX (JUBxxix), No. 35, Sep. 1960. Part 2 by Editorial Boards.
- Jurnal of the University of Bombay, Vol. XXVII

  JUBxxvii =, No. 33, Sep. 1958. Part 2 by
  Editorial Boards.

Shinde, V.S., Sathe, Jayashree, Kshirasagar, Vinaya, Kulkarni-Joshi, Sonal, Mishra, Sheila, Deo, Sushama, 2014. 'The Role of Verses in Abhijñānaśākuntala, Act. IV', *Bulletin Volume* 74 (DCPRIB74.), Deccan College Post-Graduate and Research Institute, Deemed University, Pune, pp. 291-312.

#### **Dictionaries**

- Apte, Vaman Shivram. 1993. *The Student's Sanskrit English Dictionary* (SEDA.). Delhi: Motilal Benarasidass Publishers Private Limited.
- Bāhādura, Syārarājā Rādhā Kāntadevam. 1967. Śabdakalpadruma of Syārarājā Rādhā Kāntadeva Bāhādura, Encyclopedic Dictionary of Sanskrit Words, Volume ii (ŚKDRKii.). Varanasi – 1: The Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Chappler, Carl. 1982. *A Sanskrit English Dictionary* (SEDCC.). Tokyo: Meicho-Fukyu-Kai Publishing Co. Ltd. The Association for Publishing Academic Masterpeices.

- Tarkavachaspati, Sri Taranatha. 1962. Vācaspatyam (A Comparative Sanskrit Dictionary). Vol.4 (VCPTTiv.). Varanasi: The Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Tarkavachaspati, Sri Taranatha. 1962. Vācaspatyam (A Comparative Sanskrit Dictionary). Vol.6 (VCPTTvi.). Varanasi: The Chowkhamba Sanskrit Series Office.
- Williams, M. Monier. 1960. *A Sanskrit English Dictionary* (SEDMW.). Oxford: At the University Press.

#### Web Sources

http://www.scribd.com/doc/95599117/Vritta-Ratnakara-Kedara-Bhatta-Skt-Hindi-1942

https://archive.org/details/VrittaRatnakaraKedaraBhattaSktHindi1942

https://archive.org/stream/ChhandaSutra-

Pingala/chhanda\_sutram\_-

\_pingala?ui=embed#page/n0/mode/1up

https://books.google.co.in/books/about/Vritta\_ratnak ara.html

https://docslide.net/documents/vritta-ratnakara-1954-pandit-sri-kedarnath-sharma.html

https://en.wikipedia.org/wiki/Binary\_code

https://en.wikipedia.org/wiki/Pingala

https://groups.google.com/forum/#!topic/bvparishat/ D5bTvYywTFo

https://www.amazon.com/Textbook-Translation-Skills-Peter-Newmark/dp/0139125930

https://www.exoticindiaart.com/book/details/vrittaratnakara-deepika-book-on-chhanda-question-andanswer-NZJ816/

https://www.google.com/search?q=vritta+ratnakara&oq=vrittaratnaka

https://www.scribd.com/document/95599117/Vritta-Ratnakara-Kedara-Bhatta-Skt-Hindi-1942

www.sanskritebooks.org

# **Biographical Note**

Dr. Ven. Mawatagama Pemananda Thero is currently the Head and the Senior Lecturer in Sanskrit in the Department of Sanskrit of the Faculty of Language Studies at Buddhist and Pali University of Sri Lanka, Homagama.

Venerable Thero has graduated with several degrees such as Royal Pundit degree from the Oriental Studies Society of Sri Lanka, B. A. in Sanskrit with First Class Honours, and M. Phil. from University of Sri Jayewardenepura, Gangodawila, M. A. with distinctions from the Post-Graduate Institute of Pali and Buddhist Studies, University of Kelaniya, and Ph. D. from Deccan College Postgraduate and Research Institute at Pune, India.

Venerable Thero has worked as a Pre-University Research Associate at Institute of Fundamental Studies, Kandy; as a Teacher in Sanskrit at Nandana Pirivana, Kesbawa and Sri Pannaloka Pirivana, Kirulapone; as a Temporary Lecturer at University of Kelaniya, and University of Sri Jayewardenepura; as Visiting Lecturer at Gampaha Wickremarachchi Ayurvedic Institute, at University of Ruhuna, and at University of Sri Jayewardenepura.

Venerable Thero has published 9 works such as කෞටිලා දට චරපුරුෂයා (Spy seen by Kautilya), 2001, Kedārabhatta's Vrttaratnākara Part I, II and III, පාණිනි I, II, III and IV (Pāṇini I, II, III, IV), මයා්ගාචාර සම්පුදායට හා විඥානවාදයට පුවේශයක් (Introduction to Yogācāra Tradition and Idealism, 2020 and edited 2 volumes as the editor such as සාරද ශාස්තීය සංගුතය (Sārada Literary Volume), 2012 and සිහිවටන පුස්තකය (Book of Memory), 2016 and 6 works as Co-editor such as විදහාසුදනී අභිතන්දන ශාස්තීය සංගුහය Felicitation (Vidyāsūdanī Literary Volume), Pranāmalekhā Felicitation Literary Volume, 2003, බෞද්ධ හා පාලි අධායන (Academic Volume: Buddhist Pali Studies), and 2015. භික්ඛ පාතිමොක්ඛපාළි (සිංහල අනුවාදය සහිත) (Sinhala Translation of Bhikkhu Pātimokkhapāli), අභිධම්මත්ථසංගමහා (සිංහල අනුවාදය සහිත) (Sinhala Translation of Abhidhammatthasangaha), 2019.

## Journal of Language Studies

Venerable Thero also has published 08 research articles in peer reviewed journals and more than 80 academic articles in variety of national and international literary volumes.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> VRP. [मुखबन्ध] p. 2; TSC. p. 380

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> TSC. p. 382

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> VRP. [मुखबन्ध] p. 2; TSC. p. 381

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SVVR. p. vi

# සම්භාවා සාහිතායෙහි විදාමාන ලාලී කෙළිය Dr. A. L. N. P. Perera

#### **Abstract**

Any literary work mirrors the contemporary society upon which it is written. Thus, such literary works have become reliable sources to get an idea about the ancient societies. By studying literature which is dealt with ancient ways of life, the leisure activities of the people in such societies, their thoughts, etc., we also can get an idea about the differences between the present and the past societies. The present study is based on a special folk game that was in practice during the ancient time in Sri Lanka and known as 'Lali Keliya'. This game is no longer played or known in the present society for an unknown reason and it is only through literary work that we can get any trace about that. Understanding the ancient folk games means understanding the life of the ancient people. Thus, the present study attempts to study 'Lali Keliya' in terms of prose and poetry of the Sinhala Classical Period. In order to highlight some special features of the subject matter under concern, literary work written in the post-classical period and some other relevant written material will also be taken in to consideration. Keywords: Folklore, folk games, ritualistic folk games, cultural characteristics.

#### හැඳින්වීම

කවර යුගයක හෝ නිර්මිත සාහිතා කෘති මගින් සාහිතා අරමුණුවලින් පරිබාහිර වූ සමාජ සංස්කෘතික කාරණා ඇතුළු බොහෝ දැ පිළිබඳ අවබෝධය පුසාරණයෙහි ලා දායකත්වයක් ලද හැකි වන්නේ නිර්මාණකරුවා අදාළ සමාජ පසුබිමෙහි නියෝජනයක් වන නිසයි. එබැවින් සාහිතා නිර්මාණයත් සමාජයත් අතර ඇත්තේ පරායත්ත ස්වභාවයකි. එබදු පසුබිමෙක සාහිතා නිර්මාණ තත්කාලීන ජන ජීවිතය හඳුනා ගැනීමේ විශ්වසනීය මූලාශුයයක් බවට පත් වේ. ඇතැම් විට සමාජ අවශාතාවෙහි ම ඵලයක් වන්නා වූ ද, සහෘද රසවින්තනයෙහි ලා පරිකල්පනයෙන් ජනිත වන සාහිතා නිර්මාණ තුළ මුසු ව පවත්නා සමාජ තොරතුරු බාහුලාය ද තත්කාලීන මානව ජීවිතයේ විවිධ හැඩරුව අප හමුවට ගෙන එන්නේ නිර්මාණකරුවාගේ ජීවිත පරිඥානයේ ඵලයක් ලෙසිනි.

### අරමුණ

ජීවිත පරිඥානය හෙවත් ජීවන දෘෂ්ටිය යනු එක් පසෙකින් කලාකරුවාගේ නිර්මාණාත්මක පුතිභාව පුකට කිරීමෙහි ලා දායක වන අපූරු ශකාතාවකි. මේ විශේෂ ශකාතාව තුළින් බිහිවන සාහිතා කෘති අධායනයෙන් සමකාලීන සමාජ සංස්කෘතික කාරණා හඳුනා ගැනීමේ ඉඩකඩ ඇති නිසා දැනට විදාමාන නොවන එහෙත් අතීතයේ සක්‍රීය ව පැවති ජනක්‍රීඩා පිළිබඳ තොරතුරු ද අධායනය කළ හැකිය. එබැවින් මෙහි දී එබඳු ජනක්‍රීඩාවක් වන ලාලී කෙළිය පිළිබඳ විමර්ශනාත්මක අධායනයක නිරත වීමට අපේක්ෂිතය.

#### ගැටලුව

ජනශුැතිකාංග විවිධ කරුණු කාරණා පදනම් වීමෙන් කාලානුරූපී ව පොදුජන විඥානයට එකඟ වන තාක් කියාත්මක වන අතර එසේ නොවන කල්හි අභාවිත වේ. එලෙස භාවිතයෙන් බැහැර වූ ජනකීඩා බොහෝවක් ඇතත්, විවිධ මූලාශුයවල පවතින සාධක ඔස්සේ ඒවායෙහි හැඩරුව හඳුනා ගන්නට යත්න දැරීම අතීත ජනජීවනය පිළිබඳ අධායනයක් ද වන බැවින් සම්භාවා සාහිතා නිර්මාණ අධායනය කොට ඒවයෙහි පවත්නා සාධක අනුසාරයෙන් අපුකට පුරාණ ජන කීඩාවක් වන ලාලී කෙළිය පිළිබඳ මතු කොට ගත හැකි විවිධ තොරතුරු අධායනය මෙහි ගැටලුව වේ.

# කුමවේදය

මූලාශුය අධායනය මෙහි දී යොදා ගනු ලැබේ. ඒ අනුව සම්භාවා යුගයට අයත් ගදා පදා නිර්මාණ කෘති අධායනය හා පුාමාණික විද්වත් ලිපි ලේඛන පරිශීලනය කොට ලබාගන්නා දත්ත විමර්ශනය කොට අදාළ විශේෂතා මතු කොට දක්වමින් නිගමනයට එළඹීම අනුගත කුමවේදය වේ.

#### පුවේශය

කීඩාවේ උපත පිළිබඳ නිශ්චිත දින වකවානු දැක්වීම අපහසු වුවත් මිනිස් වර්ගයාගේ ආරම්භය දක්වා වූ ඉතිහාසයක් එයට ඇති බව කිව හැකිය. මාතෘ ගර්භයෙන් මෙලොව එළිය දුටුදා පටන් රිද්මය පිළිබඳ අවබෝධය මවගේ නැළවිලි ගීයෙන් හඳුනා ගන්නා බිළිඳාගේ උපවිඥානයෙහි එය තැන්පත් ව ජීවිත කාලය පුරා ම පවතී. මව ඇතුළු පවුලේ සාමාජිකයන් විසින් දරුවකු දෙපයින් නැඟී සිටීමට පෙර සිට ම සිදුකරන අත්පුඩි ගැසීම, ඇඟිලි හැසිර වීම ආදී වූ විවිධ ශකාතා වර්ධනය සිදු කරනුයේ ගායන රිද්මය ද අපුරුවට මුසු කොට ගත් කීඩාත්මක විලාසයකිනි. එබැවින් ජනකීඩාවේ මූලික පුහුණුකරුවන් වන්නේ ඔවුන් ය. මේ සරල කිුිිියාදාමයන් ඔස්සේ විතෝදය, විත්දනය ආස්වාදය සේ ම මතෝවිදහනුකූල වටිනාකමක් ද බිළිඳු දිවියට එකු වේ. එබැවින් කීුඩාව වූකලි ළදරු වියේ සිට කුමයෙන් දරුවා සමග ම වැඩෙන මානව කියාකාරකමකි. වැඩුණු මිනිසා පුාථමික අවදියේ දී තම

මුලික අවශාතා වන ආහාර සම්පාදනය, ආරක්ෂාව, සනීපාරක්ෂාව වැනි කාරණා මත සිදු කළ කියාකාරකම් ද පසු ව දඩකෙළි, දියකෙළි, හෙල්ල ආදි කීඩා මෙන් ම වෙනත් බොහෝ අභිචාරාත්මක කීඩා සඳහා පදනම් වූ බව පෙනේ. එසේ කුමයෙන් විකාශනය වූ ඇතැම් ජනකීඩා අද වන විට ජාතික කීඩා ලෙස ඉතා විදාහත්මක අවස්ථාව දක්වා විවිධත්වයක් ඇති ව විකාශනය වී ඇතත්, අතීත ජනකෙළි නූතන බොහෝ කීඩාවල මෙන් ජයගුහණය ම අරමුණු කොට නොමැති වීම විශේෂත්වයකි. එසේ ම තවත් බොහෝ ජනකීඩා අභාවිත ව ඇති හෙයින් නාමමාතික ලෙස පමණක් ශේෂ ව පවතී. ලාලී කෙළිය ද එලෙස භාවිතයෙන් වියැකී ගොස් ඇති අපුරු ජනකීඩාවකි. එනිසා ම ඒ පිළිබඳ තොරතුරු දැක්වීම සුකර නොවුවත් සම්භාවා සාහිතා මූලාශුය මත පදනම් ව එහි ස්වරූපය, කීඩා විලාසය ස්ථානය හා භාවිත කීඩා උපකරණ යනාදි පිළිබඳ ව පුාමාණික අවබෝධයක් ලබා ගැනීම කෙරෙහි අවධානය යොමු කළ යුතු වුවත් ඊට පූර්ව වශයෙන් 'ලා' හෙවත් 'ලාකඩ' පිළිබඳවත්, ඒවායෙහි විවිධ භාවිතයන් පිළිබඳවත් සාකච්ඡා කෙරෙන අතර 'ලාලී කෙළිය' පිළිබඳ සම්භාවා සාධක අනසාරයෙන් කෙරෙන සාහිතායෙහි වූ සාකච්ඡාවට පුවේශ වනුයේ අනතුරුව ය.

#### ලා හෙවත් ලාකඩ

ලා, ලාකිරි, ලාක්ෂා, ලතු දිය, ලාකඩ, ලාතු යනු පර්යාය පදය. මෙම දුවාය සාදා ගනු ලබන්නේ ලාකිරි කෘමියෙකුගෙනි. කැප්පිටිය, කෝන් ආදි ශාකවල අතු මත මේ කෘමියාගේ ශරීරයෙන් පිටකරන ලාටුමය දුවායක් වේ. රතු දුඹුරු වැනි පැහැ ඇති දුම්මලයක් වැනි මේ ලාටු සුළං වැදී සණ බවට පත් වේ. මේවා රත් කොට තලා 'ලාකඩ' හෙවත් 'ලාකිරි' සාදා ගනු ලැබේ.

# ලාකඩ හෙවත් ලාකිරිවල විවිධ භාවිතයන්

සම්භාවා සාහිතායෙහි පවත්තා සාධක අනුව ලාකිරි හෙවත් ලාකඩ විවිධ භාවිතයන් සඳහා යෙදා ගන්නා ආකාරය දැකිය හැකිය.

## ලාක්ෂා කර්මාන්තය

ලාකිරීවල භාවිතය පිළිබඳ විමසීමේ දී අතීතයේ සිට පවත්වාගෙන එනු ලබන පාරම්පරික පිත්තල, මැටි, කලාල, වෙස්මුහුණු ආදි සාම්පුදායික ශිල්පකලාවන් අතරට ම ගැනෙන ලාක්ෂා කර්මාන්තය ලා හෙවත් ලාකඩ ආශුයෙන් කෙරෙන මහාපරිමාණ මෙන් ම අද දක්වා ම විදාුමාන පුමුඛතම කර්මාන්තයයි. මේ සඳහා භාවිත වන පුධානතම අමුදුවාය වනුයේ ලාකිරි හෙවත් ලාක්ෂා ය. පාරම්පරික ව මෙරට මෙම කර්මාන්තය සඳහා පුකට ස්ථාන ලෙස මාතලේ හපුවිද හා ලෑලි අඹේ යන පුදේශ ද, තංගල්ල අගුල්මඩුව පුදේශය ද මහනුවර හුර්කඩුව පුදේශ ද බලංගොඩ පල්ලකෙන්ද පුදේශය ද වර්තමානයේ දැකිය

හැකි වුවත්, පාරම්පරික කර්මාන්ත සුරක්ෂිත කොට පුවර්ධනය කිරීමේ නිසි රාජා මැදිහත්මක් නොවීම මත අද වන විට පිරිහෙමින් පවතී.

#### ලාක්ෂා කර්මාන්තයේ ආරම්භය

මෙ සාම්පුදායික කලා කර්මාන්තයේ ආරම්භය කෙරෙහි අවධානය යොමු කරන විට දුමින්දාගමන අවස්ථාව හා බද්ධ වන බව සාම්පුදායික ශිල්පීන්ගේ මතය යි. බෝධි ආගමනයේ දී එහි ආරක්ෂාව හා පැවැත්ම සඳහා මෙරටට සම්පුාප්තිත 24ක් වූ ශිල්ප කුලවලට අයත් වූවන් අතර ලාක්ෂා ශිල්පීන් ද වූ බව පිළිගැනීම යි. මහාවංශයට හා බෝධි වංශයට අනුව එක් එක් ශිල්පීය කුලවලින් අට දෙනා බැගින් රැගෙන ආ බව කියැවේ. ඒ අනුව බෝධි ශාඛාව වැඩම වීමේ දී පෙහෙර කුල අටක් ද, කුඹල් කුල අටක් ද, ලෝකුරු කුල අටක් ද, ස්වර්ණකාර කුල අටක්ද, බෙරවා කුලය අටක් ද, වඩු කුල අටක් ද, සිත්තරා කුල අටක් ද යනුවෙන් විවිධ ශිල්පීය කුල රැසක් ගෙන ඒමෙන් ශී ලංකාවේ ජන කලා ක්ෂේතුයෙහි යම් පරිවර්තනයක් වූ බව පෙනේ.

#### වර්ණ සැකසීම

ලාක්ෂා කර්මාන්තයේ දී කොළ කහ රතු කළු ලෙස භාවිත පුධාන වර්ණයන් 4ක් දැකිය හැකි අතර ඒවා සකසා ගන්නේ ලාකිරි කෘමියාගෙන් ලබාගන්නා අමුදුවා සමග විවිධ දේ සංකලනය කොට ගැනීම මගිනි. ඒ අනුව කොළ පැහැය: හිරියල් සමග නිල් ද, කහ පැහැය:හිරියල් ද, රතු

## Journal of Language Studies

පැහැය:සාදිලිංගම් ද, කළු පැහැය කැකුණ දැලි හෝ පහන් දැලි මුසු කොට ද සකසා ගැනේ.



සකසා ගත් ලාක්ෂා වර්ණ

ලාක්ෂා කර්මාන්තයේ දී පමණක් නොව සිතුවම් කරණයේ දී ද වර්ණ සකසා ගැනීමේ දී සාදිලිංගම් හා හිරියෙල් භාවිත කළ බවට සාහිතා මූලාශුය මගින් ද අපට බොහෝ සාධක හදුනාගත හැකිය. සාදිලිංගම් යනු කුඩු කොටා සායම් ලෙස භාවිත කරන බනිජ විශේෂයකි. එය සිවංගුරු, සුවන්ගුරු, මනඃශිලා යනුවෙන් ද හඳුන්වනු ලැබේ.

මහාවංශයෙහි ලෝවාමහාපුාසාදය තැනීම පිළිබඳ පුවතෙහි දහිඟුලෙන් හෙවත් සාදිලිංගම්වලින් ඊට අවශා සැලැස්ම අඳින ලද බව සඳහන් වීම, ධම්පියා අටුවා ගැටපදයෙහි 'මනෝසිලා රසයේ හෙවත් හිඟුල් රෙසෙහි' යනුවෙන් දක්වෙන සඳහන ද, බුත්සරණෙහි 'සිරියෙල් මැටි සෙ හොබනා වූ දික් වූ ඇඟිලි ඇති ' යන යෙදුම ද,

#### Journal of Language Studies

ධර්මපුදිපිකාවෙහි 'සිරියෙල්, හිඟුල් හා දුහිඟුල්' (ජාතිහිංඟුල හෙවත් සාදිලිංගම්) යනුවෙන් සඳහන් වීම ආදියත්, වෛජයන්ත තන්තුයෙහි ඔටුනු පැලඳීම හා අභිෂේක කටයුතු පිළිබඳ දක්වීමේ දී මේ ගැන සඳහන් වීම, සද්ධර්මරත්නාවලියෙහි දී රන් පිළිමයක සාදිලිංගම්වලින් රේඛාවක් අඳින ලද බව දක්වීම, යෝගරත්නාකරයෙහි හා මිලින්ද පුශ්නයේ මේ ගැන සඳහන් වීම, මන්දාරම්පුර පුවතෙහි 'කිත්සිරි රාජසිංහ නම දුහිඟුල් පතෙක ලියවා …'' (අධාාපන දෙපාර්තමේන්තුව-සංස්:,2013: 230-231) යනාදී අවස්ථා ඊට නිදසුන්ය.

ගදා නිර්මාණවල වූ ඉහත සාධක හැරුණු කොට, බුදුරුව සාදිලිංගම් නමැති දුවායෙන් මැද කොටි දත් ඔබ්බවා ඔප නංවන ලදුව සිවංගුරු ගෑමෙන් අලංකාර කරන ලද පිරිසිදු රත් රුවක් වැනි බව ද, මුදු දිගටි, සිහින් තුඩු සහිත රතු පාට පුමාණයෙන් සමාන අතැඟිලි සාදිලිංගම් කරල් මෙන් බබලන බවට පහත පරිදි බුදුගුණ අලංකාර කවියා දක්වන අදහස් වෙතින් ද ඒ කාරණය මනාව පැහැදිලි වේ;

> දැහිඟුලෙන් මැදළ ඔප් ලා බහා දිවි දළ (අධාාපන දෙපාර්තමේන්තුව-සංස්:,2013: 141)

 අඩු වැඩි නුවූ
 විතර

 ඉඟුල් පළු සේ
 පැහැසර

**රතැ**ඟිලිය

මනහර

මොළොක් දික් අක් සිහින්

මනහර

(අධානපන දෙපාර්තමේන්තුව-සංස්:,2013: 137)

ජෝන් ඩේවි පවා එකල බිතුසිතුවම් කලාව සඳහා අවශා වුණු රතු පැහැය සාදා ගෙන ඇත්තේ සාදිලිංගම් හෙවත් රත්හිරියල්වලින් බව දක්වා ඇති අතර, සාදිලිංගම් යනු ඉඟුල් හෝ මකුල් නමින් හඳුන්වන උපධාතු විශේෂයකි මෙසේ සාදිලිංගම් හා හිරියල් චිතු කර්මාන්ත කටයුතු සඳහා භාවිත කළ බව දඹුලු පදවි සන්නසෙහි ද 'ගොකටු මකුල් දිවුල් ලාටු නිල් හිරියල් සාදිලිංගම් මෙකී දේ බොහෝ සේ වියදම් වෙමින් සිතුවම් කර්මාන්ත ද නිමවා සුණු අළු තිස් එක අමුණකින් බිම සුණු කර්මාන්ත ද කොට....''යනුවෙන් සඳහන් ව තිබේ (සෝමතිලක, 2002: 229). ''මීට අමතරව විහාර චිතු කර්මාන්තයෙහි දී වර්ණාලේප කටයුතු සඳහා සාදිලිංගම් යොදා ගත් බව කිර්ති ශී රාජසිංහ රජුගේ රාජ පදප්පාප්ති සමයෙහි පුදානය කළ මැදවෙල විහාර සන්නසෙහි ද සඳහන් ව අදහ:

'සත්රියන් දෙමාල් පිළිමගෙයි දඩු කර්මාන්ත නිමවා ඉක්බිති චිතු කර්මාන්තයට සිත්තරුන් ගෙන්වා පුතිමාරම්භ කරවන පුස්තාවට රජ්ජුරුවන් විහාරයේ ම පින්කම අසා භාණ්ඩාගාරයෙන් හා මුදලිවරුන්ගෙන් දහසක් අගය දෙවා පමා නොව මෙහි කරවන්නට වදාළ පසු අචාර්යවරුනට දුනමනා බත්බුලත් වරතිර ආදිය නොපිරිහෙළා දී ඉඟුල් මකුල් ආදී වෛති විටියෙලත් ගෙන්වා සිතුවම් පටන් ගෙන.....''

(සෝමතිලක, 2002 : 229).

මෙහි සඳහන්වන ඉඟුල් යනු සංස්කෘත හා පාළි බසින් හිඟුල් හෝ හිඟුල නමින් හඳුන්වන දුවාය යි. ඉංගීුසියෙන් Virmilion, Cinnabar හෝ Red clay ලෙසට හඳුන්වන සාදලිංගම් යන්නම මේවායින් අර්ථවත් වන බව පෙනේ. ලංකාවේ සුලබ ලෙසට හමු නොවන මෙම බනිජ දුවාය බොහෝ දූරට විදේශීය රටවලින් ලබා ගන්නට ඇතැයි විශ්වාසයක් පවතී. ආදිතම අවධිවල දී රෝම හා පර්සියන් වෙළඳ සබඳතා නිසා මේවා ලාංකිකයන් ද ලබා ගන්නට පුරුදු පුහුණු වූ බව අනුමාන කළ හැකි අතර මහනුවර සමයේ දී ඉන්දියාවෙන් ද මේවා ගෙන්වා ගන්නට ඇතැයි විශ්වාස කළ හැකිය. මෙලෙස සපයා ගත් සාදිලිංගම් ඛතිජය ඉතා සියුම් ලෙසට අඹරා ගැනීමෙන් පසු ව අවශා පරිදි චිතු කර්මාන්ත කටයුතුවල දී භාවිතයට ගෙන තිබේ. (සෝමතිලක, 2002 : 229). පැරණි සාම්පුදායික චිතු පරම්පරාවක් වූ ( මහනුවර චිතු ශිල්පී පරම්පරාවකි)නිලගම පරම්පරාවට අයත් දුනට දඹුල්ලෙහි පදිංචි ජීවන් නයිදේ මහතා වර්ණ තතා ගෙන විහාර චිතු කර්මාන්තයෙහි යෙදෙන්නෙකි. ඔහු විසින් සායම් සෑදීමේ දී මිල දී ගන්නා එක ම දුවාය සාදිලිංගම් බව පුකාශ කොට ඇත(අධාාපන දෙපාර්තමේන්තුව-සංස්:,2013: 230). මේ අනුව අනුරපුර

#### Journal of Language Studies

යුගයේ සිට ම සාදිලිංගම් හා හිරියෙල් ආදිය භාවිත වූ බව සාහිතායෙන් තහවුරු වුවත් රත් පැහැය සාදා ගන්නා එක ම කුමය සාදිලිංගම් පමණක් ම නොවන බව විද්වත් මතය යි (අධාාපන දෙපාර්තමේන්තුව-සංස්:,2013: 230-231).

කෙසේ වුවත් මෙලෙස සාදිලිංගම් හිරියෙල් ආදී විවිධ දැ සමග මුසුකොට වර්ණ සකසා ගෙන ඒවා භාවිත කොට ලාකිරි හෙවත් ලාක්ෂා නම් වූ විචිතු කර්මාන්තයේ යෙදෙන්නන් 'ඊ වඩුවන්' ලෙස හඳුන්වා ඇති අතර එය කැප්පිටියා හෙවත් කෝන් ලාක්ෂා සහ කලකිරියා ලාක්ෂා වශයෙන් ආකාර දෙකකි. ලාක්ෂා ආධාරයෙන් භාණ්ඩ අලංකාර කිරීමේ දී ද පට්ටල් කුමය හා නිය ආධාරයෙන් කිරීම ලෙස දෙයාකාරයක් ද දැකිය හැකිය.



ලාක්ෂා නිර්මාණ කිහිපයක්

පට්ටල් කුමය

#### කම්භ අලංකරණය

මතරම් වෙහෙර තුළ තැන තැන සැපැමිණ ය සිතියම් බණ වසුන් විදහා අපමණ ය (ගම්ලත්,2006 :156)

ගිරා සන්දේශ කතුවරයා තොටගමු වෙහෙර වැනුමට එක්කළ මෙම කවෙන් මනරම් වූ විහාරය ඇතුළත සපැමිණ චිතු කර්මයෙන් යුත් බණ පොත් වැසුම් දිග හැර අපමණ සිත සොම්නසින් බුදුගුණ සිහිකරමින් අභිධර්ම පාලියෙහි අර්ථ විමසන සඟුන් තන්හි තන්හි වූ බව පවසයි. එහි දී එක් අතකින් චිතු නිර්මාණකරණයෙහි උපයෝගීතාව බිතුසිතුවම්වලට පරිබාහිර ව කම්භ අලංකරණය සඳහා දායක කොට ගත් බව ද පුතීයමාන වේ. මෙහි සිතුවම් බණ වසුන් යනු පොත් වසා බඳින වස්තු යි. ඒ වස්තු සිතුවම් කොට තිබේ. වසුන් යන්න පාළි සංස්කෘත වස්තු වාචී 'වසන' යන්නෙන් එන්නකි. වසුන් යන්නෙන් පුස්කොළ පොත් වසන ලී වැස් ම වන කම්භ ද ගත හැකිය. වැස් ම යන අරුතෙහි ද පාළි සංස්කෘත බස්වල වසන යන්න යෙදේ. (ගම්ලත් , 2006: 157) ඒ අනුව මේ ලී වැස්ම හෙවත් ලී කම්භ ද ලාක්ෂා නිර්මාණකරුවන් අතින් හැඩවන්නට ඇති බව සිතිය හැකිය.

# ආයුධ සකස් කිරීම

සිංහල ථූපවංශයෙහි වූ පහත උධෘතයට අනුව විචිතු වූ චිතු කර්මාන්තයෙන් යුක්ත දඬු ඇති අසි, සත්ති, තෝමරාදී වූ ආයුධවල අල්ලා ගන්නා ලී කොටස ලාක්ෂා නිර්මාණවලින් විචිතුවත් කොට පැවති බව පෙනේ.

"ඉක්බිති දුටුගැමුණු මහරජ සුවඳපැන් සොළොස් කළයකින් නහා රන්සළු හැඳ, රන්පට, රුවන් සෝලු එකාවැල .......සූසැට ආහරණයන් ද සිද්ධ වොටුනු රුවන් වොටුනු සිංහ වොටුණු වහාසු වොටුනු යන මෙකී පස්වොටුන්ගෙන් රුවන් වොටුන්නක් පැළඳ දෙදෙව් ලොව දෙවියන් අධිපති වූ සක්දෙව් රජහු මෙන් සැරසී සූර වීර වූ විචිතු වූ චිතු කර්මාන්තයෙන් යුක්ත දඬු ඇති අසි, සත්ති, තෝමරාදී වූ ආයුධ ගත් ...."

(ගම්ලක්, 1994,230)

#### මුදු තබා සීල් කිරීම:

'ලාකඩ පෙන්දු' යනු ලාකඩ පෙරීම සඳහා භාවිත කරන උපකරණයකි. ලා හෙවත් ලාකඩ අතීතයේ මෙන් ම නූතනයේ ද මෑතක් වන තුරු ම මුදුා තැබීම සඳහා ද භාවිත කොට ඇත. ජූජාවලියෙහි වූ පහත සඳහන ඊට සාධක ය.

> "බිසවු ලප්ජා ඇති ව ඒ මස් වැදැල්ල නවමු සැළියක ලා පිධානයෙකිනන් වසා බැඳ රාජමුදිකාවෙන් හසු ඔබා දිය නොවදිනා සේ ලාකඩින් මේ කොට ගඟ දියෙහි ලැවූහ." (සද්ධාතිස්ස ථෙරෝ-සංස්, 1930 :409)

#### රූපාලංකරණය

ඉසිරී දිසි දිය දහරින් අඹරා සසිරී හුණු ඉඳු සැවු සිය පතරා විසිරී ගිය ගඟ ලතු කොකු මඟරා අසිරී සිතුවම් දැක්වී එතරා (ගම්ලත්,2006: 106 )

ඉහත කවියෙන් ගිරා සංදේශයෙහි වූ කළු ගඟෙහි දිය කෙළින කතුන් වර්ණිතය. දිය කෙළින කල්හි දිය දහරා විසිරී ගොස් අහස්හි දිස් වෙයි. එයින් මහත් දේදුනු වැටේ. දිය කෙළින ළඳුන්ගේ පා ලතු ද ඇඟ ගෑ කොකුම් ද සේදී ගඟ දියෙහි පැතිර සිටී. එ දෙක ම රතු ය. එවිට නදියෙහි දර්ශනීය ශෝභාව ආශ්චර්යවත් සිතුවමක් වැනි යැයි මින් කියැවේ. ඒ අනුව රූපාලංකරණ දුවායක් ලෙස ද ලතු දිය භාවිත කළ අයුරු පැහැදිලිය. පූජාවලී කතු හිමියන් ද වරෙක ලතු දිය උපමාවක් ලෙස යොදන අතර සද්ධර්මරත්නාවලී කාරක ධර්මසේන හිමියන් ද එලෙස යොදනු පෙනේ.

''......තේජෝ නමැති සේවකයා ..... නැවත ඔබ කරා ඇවිද ඔබ පාද මූලයෙන් පැනනැංගා සේ නඟුලිසක් පුමාණ ඇති සුරක්ත වූ අංකුරයෙක් මහා යන්තු නළෙකින් ලාක්ෂාරස හැල්ලක් විද්දා සේ ඇසිපිය නඟා නොලන ඇසිල්ලෙහි---'' (සද්ධාතිස්ස ථෙරො,1930:463)

"මෙසේ මේ කුලදරුවාණන් නිසා බොහෝ පුයෝජන වෙයි දැන වදාරා දෙවන දවස් උදාසන අලතාපිඬෙක ඇති වූ පබළු දළු වැනි වූ දෝ හෝ නොහොත්, ලාරසෙහි ගලා ඔසොවා ගත් කොබොලීල මල්දමක් වැනි වූ තමන් වහන්සේ ගේ හඳනා සිවුර පත්කොට ගෙන " (රත්නායක, 2008:06)

"ඉක්බිති නුගපත් සමුහයක් වැනි වූ දෝ හෝ නොහොත් බඳුවදමල් ඇතිරියක් වැනි වූ සුගත් පෙරෝනා සිවුර රත් පලසකින් ඇත් කුඹක් වසන්නාක් මෙන් ද ........ නොහොත් රන් පර්වත මුදුනකින් පර්වතය වසා ලාරස වගුරු වන්නාක් මෙන් ද නොහොත් සිතුකුළු පව්ව බඳුවද මල්දමින් වෙලන කලක් මෙන් ද ........ අදින්නපුබ්බකයන් ගේ ගෙටත් වැඩි සේක."(රත්නායක, 2008:06)

### ලාලී කෙළිය

මෙම කීඩා නාමයට අනුව ලා යනු ලාකඩ ය. ලී යනු කාන්තාවන්ය. ඒ අනුව වචනාර්ථයෙන් සුචනය වනුයේ ලාකඩ භාවිත කොට කාන්තාවන් සිදුකරන කීඩාවක් බවයි. ඒ අනුව ලාලී කෙළිය ද ලාකඩ භාවිතයේ තවත් පැතිකඩකි. සිංහල සාහිතා නිර්මාණ අතර පුකට දඹදෙණි යුගයේ රචිත පූජාවලියෙහි තන්හි තන්හි මේ පිළිබඳ සඳහන් ව ඇත්තේ සමකාලීන ව භාවිතයේ පැවැති හෙයිනැයි සිතිය හැකිය;

> "අසුරයන්ගේ භවනයට වැද ......සත් හැවිරිදි වයස බුදුසසුන් වැද මහණව අමාමහ නිවන් දක ඒ කෙණෙහි ආකාශයට පැන නැඟී...සඳමඬුළු පිටාටු කෙරෙමින්,මෙරගල් ලාලීවට කෙරෙමින් ...විෂසෝර දිවා නාගරාජයන්ගේ එණගබ් මතුයෙහි සක්මන් කෙරෙමින් .........ඇවිදුණා වූ මහණ මෙහෙණි ළදරුවෝ කෙතෙක්දෙන ද"(ඥාණවිමල හිමි,2011 :559).

> ''සත්හැවිරිදි වයස බුදු සසුන් වැද මහණව ..... මෙරගල් ලාලීවට කෙරෙමින්, මහපොළෝ පතකුඩ කෙරෙමින්.....'' (සද්ධාතිස්ස ථෙරො,1930:423).

# කී්ඩා විලාසය හා අවකාශය

මෙහි දී ලාකඩ හෙවත් ලාකිරි භාවිත කොට සිදු කළ කීඩාවක් ලෙස හැඳින්වුව ද ලාකිරිවලින් සකසා ගත් බෝල හෙවත් පන්දු කීඩා උපකරණ ලෙස භාවිත කරමින් ලාලී කෙළිය සිදු කර ඇත. 'ඒ පුරයෙහි ලයාන්විත ගීත ගයන්නා වූ කතුන් ලාලී කෙළින විට නිශ්චල නේතුය තෙමේ අප්සරුන්ගේ විලාසයෙහි මඳ වෙනසක් හෝ තොතිබූ බව කව්සිළුමිණ කවියා පවසයි.

> ''ලියගී ගත කතනෙ පුරැ ලාලී කෙළිතු නෙත්

නිසල සරන් විලස්හි පිලිබෙදමසක් නො තිබී" ( සෝරත හිමි,2005: 29පිටුව)

කව්සිළුමිණෙහි මෙම අදහසින් පුකට වනුයේ ලාලී කෙළියෙහි යෙදෙන කතුනට ඇසිපිය හෙළීමට වත් අවකාශයක් මේ නොලැබෙන බවයි. එසේ ම සමකාලීන ව රචිත පූජාවලියෙහි වූ පහත සඳහන කෙරෙහි සාවධාන වන විට ලාකිරිවලින් සකස් කළ බෝල තුනක් ඇසි පිය නොලසා උඩ දමමින් බිම වැටීමට අවකාශ නොදී නොනවත්වා කළ බව පුකට වන බැවින් කීඩා විලාසය පිළිබඳ ඉන් මනා වැටහීමක් ලද හැකිය.

> ''...ඒ වේලෙහි සාමණේරී දක්වන්නාහු ස්වාමීනි, මිඬියගේ බල ස්වාමිදරුවන්ට දුනේමය, එසේ ද වුවත් මම සක්වල ගල හා මෙරගල හා හිමවු කුළ හා තුන ලාලීවට තුනක් සේ මෙතනට සිට හයාගෙන ස්වාමි දරුවන් අභිමුඛයෙහි තබාලා මම රාජ හංස ධේනුවකගේ වෙසක් ගෙන එක්පර්වතයකින<u>්</u> කිමිද, එක්පර්වතයෙකින් නැගෙමි.ඒ පර්වතයෙන් කිමිදු අනික් පර්වතයෙන් නැමගමි.නැවකඒ තුන් පර්වතය ම ලාලීවට තුනක් සේ අහසට දම දමා බිම හී යා නොදී ලාලී කෙළි නම් පෙළහරක් පවිමි යි දුක්වුදෑය"

(සද්ධාතිස්ස ඓරො,1930: 470).

ලාලී කෙළිය ලෙස සෘජු ව සඳහන් නොවුණ ද කව්සිළුමිණ, පූජාවලිය ආදී කෘති රචිත දඹදෙණි යුගයට පූර්වතර වූ පොළොන්නරු යුගයෙහි රචිත මුවදෙව්දාවතෙහි සහ සසදාවතෙහි හමු වන පහත පැදි විමර්ශනය කරන විට ද පැහැදිලි වන්නේ මේ කී්ඩාවෙහි නිරත වූ ලලනාවන් පිළිබඳ ව ම බව පෙනේ.

> 'කෙළිතු මතඹුවන් පෙද'සා නුරුවලා රැව් දහැ දිගුවිල් තිසර පෙළ දවවන් රුදුරු වූ පහකුස්' (වනරත්න, 2002:13) 'නැගෙත නුබ පහළ පෙඳවමියන් හමි තෙලේ ඉහිව ගිය නෙත නිල් පැහැ

මත් අම්භිකාවත් විසිත් පන්දු කුීඩා කරන කල්හි නූපුර නාදය අසා හංස පෙළ ගෘහ තටාකයන් අත්හැර දිව අවුත් පුාසාද තුළට පිවිසි බව මුල් ගීයෙන් කියැවේ. එසේ ම දෙවන ගියට අනුව මෙම කීඩාව සිදු කළ ස්ථානය හඳුනා ගැනීමට ලැබෙන සහාය ද වැදගත් ය. එහි 'හමි තෙලේ'

සස ලෙසිනි සඳ ලැඟි එව්'

(ගුණවර්ධන,2000:65)

යන්නෙන් සඳලුතල අදහස් වන බැවින් තරුණ කතුන් සඳලුතලවල මෙය සිදු කොට ඇති බවත් තහවුරු වේ. සිංහල පදා නිර්මාණ අතර හමුවන සඳකිඳුරු දා කාවාය රචිත කාලය පිළිබඳ නිෂ්චිත එකගතාවක් නැතත් එහි ද මේ ගැන සඳහනක් ඇත. එයින් විදාරණය වන්නේ ඒ පුරයෙහි විශේෂයෙන් ම ලාලී කෙළින අඟනන් ඇසිපිය නොහෙළන කල්හි සුන්දර දිවා කාන්තාවන් ම වූ බවයි.

> එ පුරෙහි වෙසෙසි නා අඟනෝ ලාලි කෙළ නා ඇසි පිය නොහෙළ නා සඳෙහි සුරඟන වූ යැ සොඳි නා (ගුණවර්ධන,2004:96)

ගම්පොල යුගය හෙළ පැඳියෙහි අපූරු සන්ධිස්ථානයක් බවට පත් වීමෙහි ලා පාදක වූ බොහෝ කාරණා අතරට සන්දේශ කාවා රචනයත් සමග දේශීය ජනජීවිතය පිළිබඳ බොහෝ දේ සාහිතායට පුවේශ වීමට අවකාශ උදාවීම ද ඇතුළත් ය. එබැවින් දේශීය ජන ජීවිතය පිළිබඳ තොරතුරුවල විශ්වසනීය බව ද තහවුරු වේ. එනයින් මයූර හා තිසර සන්දේශ තත්කාලීන ව රචිත නිර්මාණය. තිසර කවියා ද ලාලී කෙළියෙහි යෙදෙන ලලනාවන් තම දූතයාට දැක ගන්නට අවකාශ සලසසි. ඒ අනුව අලුත්ගමට පුවේශිත තිසරාට ලාලී කීඩාවෙහි නිරත කතුන් හමු වේ.

තඹරෙව් පැපෑ සිවුමැලි අත් අලුත් තම ලාලී කෙළින තුනු කැලුමෙන් අලුත්වම ළද සොඳ ලියන් බලනුව ගොස් අලුත්වම සකි ලැසි නොවන් සව් සිරි පිරි අලුත්ගම (තිසර,75, 133 පිට)

තවත් විටෙක තිසර කවියා පුාසාදවල තරුණ ළදුන් අත්පහර දුන් දුන් ආකාරයෙන් පන්දුව බිම වැදි වැදී ඇඹරී ඉහළ යන ආකාරය කෙබඳු ද යත් උන්ගේ අත් පහර ලැබ ලැබ දඩි ලෝබය නිතර පසු බසිමින් සලෙළුන් කාමුකයන්ගේ ශරීරයන්හි ආපසු වදිනු වැනි යැයි පහත පරිදි දක්වා තිබීමෙන් ලාකිරි පන්දු තිත්වය බිම වැටෙන්නට නොදී පහර දීම සිදු කොට ඇත්තේ අත්ලෙන් බව පැහැදිලි ය. ඇසිපිය නොලා කරන බව බොහෝ කොට සඳහන් ව ඇත්තේ ඇසිපිය හෙලන්නටවත් වේලාවක් මේ කීඩාවෙහි දී නොයෙදෙන හෙයිනි. එනම්, ඉහළ බලමින් දැඩි අවධානයකින් පන්දු නිරීක්ෂණය කරමින් බිම හී නොදී අත්පහරින් පන්දු තිත්වය ම විටින් විට ඉහළට ඔසවමින් සිදු කළ යුතු බැවිනි.

පහ ළදඟන දුන් දුන් සේ අත් පහර බිම වැද වැද පෙද උඩ යන ලෙස ඇඹර උනතිනි ගෙල් ලැබ ලැබ දළ ලොබ නිතොර පසු බැස බැස සලෙළුන් වෙර වදිනයුර (තිසර, 149 කව, 191කව)

# Journal of Language Studies

කෝට්ටේ යුගයේ දී කාවාශේකර කවියා ද මේ පිළිබඳ ව අභිරුචියකින් දක්වනු පෙනේ. එහි දැක්වෙන අදහසින් සඳලුතලයන්හි මෙය සිදු කළ බව තහවුරු වේ.:

> සඳලුවල පන්දූ කෙළනා සොඳුරු ළන්දූ රුසිරු නෙවතටත ඇන්දූ සලළු සිත් තම වෙතට ඇන්දූ (ගම්ලත්,කී්රාල, 2011:73)

එමෙන් ම තත් යුගයේ දීම රචිත බුදුගුණ අලංකාරයෙහි ද උසස් කාන්තාවන් සඳළුතලවල කීඩායෙන් කල් යැවූ අයුරු ''සුරඟන සිරි'සිලූ - වරඟන කෙළින සඳලූ''( අධාාපන දෙපාර්තමේන්තුව2013:10 ) යනුවෙන් දක්වා තිබෙන අතර ගිරා සන්දේශයෙහි මෙබඳු සඳහනක් වේ. ලියගී ගත පුර-කතන ලාලී කෙළුතු නෙත් නිසල සරන් විලස්හි-පිළිබෙදුමසක් නොතිබී (ගම්ලක්,2006:134)

### නිගමනය

සම්භාවා ගදා පදා නිර්මාණවල ඇතුළත් ඉහතින් දක්වන ලද සාධක විමර්ශනයෙන් මතු කොට ගත් කාරණා අනුව ලාකඩ හෙවත් ලාකිරිවලින් සකසා ගත් පන්දු කීඩා උපකරණ ලෙස යොදා ගනිමින් මේ කීඩාවෙහි නිරත වූ බව විදාමාන වනුයේ කාන්තාවන් පමණකි. එබැවින් මෙය ද 'ඔළිද කෙළිය' වැනි වනිතා කීඩාවක් බව පුතාක්ෂ වන අතර ම ස්ථානීය පසුබිම ලෙස සඳලුතලවල පමණක් කළ බව පැහැදිලි වන හෙයින් නිෂ්චිත වශයෙන් ම 'පුභු වනිතා කීඩාවක් 'ලෙස අතීතයෙහි භාවිත වූ බව නිගමනය කළ හැකිය. විශේෂයෙන් අතීතයේ පැවති ඔළිඳ වෙනුවට මුතු භාවිත කරමින් රජ පවුල්වල කාන්තාවන් සිදු කළ 'මුතු කෙළිය' කෙරෙහි අවධානය යොමු කරන කල්හි ඇතැම් විට මෙය ද රජපවුල්වල වනිතාවන්ගේ විනෝදායන මාර්ගයක් ලෙස කිුයාත්මක වන්නට ඇතැයි සිතීම ද සාවදා නො වේ.

#### ආශේය ගුන්ථ

අධාාපන දෙපාර්තමේන්තුව, (2013) බුදුගුණ අලංකාරය. බත්තරමුල්ල : සෙත්සිරිපාය.

ගම්ලත්, එස් , (2006). ගිරා සඳෙස හා විනිස. කොළඹ 10: සහසු පුකාශකයෝ.

ගම්ලත්, එස්, (1994). සිංහල ථූපවංශය හා ගැටපද විවරණ.මරදාන: ඇස්. ගොඩගේ සහ සමාගම.

ගම්ලත්, එස්, කී්රාල ඩබ්ලිව්,(2011) කාවාශේකරය: කර්තෘ පුකාශන.

ගුණවර්ධන, වී.ඩී.එස් ,(2000). දළදා සිරිත.මරදාන: සමයවර්ධන පොත්හල.

ගුණවර්ධන, වී.ඩී. එස්, (2000). සසදාවක. මරදාන: සමයවර්ධන පොත්හල.

# Journal of Language Studies

ගුණවර්ධන, වී.ඩී. එස්, (2000). සඳකිඳුරු දා කව. මරදාන: සමයවර්ධන පොත්හල.

ගුණසේකර, බී, (1999). සැළලිහිණි සංදේශය-පුරාණසන්නය සහ අර්ථ පුදීපිකා. දිවුලපිටිය: සරස්වතී පුකාශන.

ඥාණවිමල හිමි, කේ, (2011). පූජාවලිය. කොළඹ 11:ඇම්. ඩී. ගුණසේන සහ සමාගම.

ජයතිලක, කේ, (1993).විමර්ශන සහිත මයූර සන්දේශය. කොළඹ 12: පුදීප පුක්ශකයෝ.

තිලකසිරි, එස් , (2011). පැරකුම්බා සිරිත. මරදාන: එස් ගොඩගේ සහ පුකාශන.

රත්තායක, ඩී, (2009). මහනුවර චිතු සම්පුදාය සහ සමාජය එල්ලක්කල: සුරමා පුකාශන.

රංජිත්, වී., (2002). මුවදෙව් දා වත, මරදාන: සමයවර්ධන පොත්හල.

සද්ධාතිස්ස ථෙරෝ, බී.,(1930). පූජාවලිය. පානදුර:පී. ජේ. කරුණාධාර පුකාශන.

සුරවීර, ඒ.වී, (2006). තිසර සංදේශය නව ශාස්තීය සංස්කරණය, මරදාන: එස්.ගොඩගේ සහ සමාගම.

සෝමතිලක, එම්, ( 2002). මහනුවර සම්පුදායේ බෞද්ධ බිතු සිතුවම් කලාව.මරදාන: එස්. ගොඩගේ සහ සමාගම. සෝරත හිමි, ඩබ්ලිව් , (2011). බුත්සරණ. මරදාන: ඇස්. ගොඩගේ සහ සමාගම.

සෝරත හිමි, වී,(2005). කල්ප ලතා වහාඛහා සහිත කව්සිළුමිණ. පෑලියගොඩ: විදෙහ්දය පිරිවෙන් ආදිශිෂහ සංගමයේ පුකාශන.

#### ලේඛක වගතුග

ශී ලංකා බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදාහලයෙහි සිංහල අධායන අංශයෙහි ජොෂ්ඨ කථිකාචාර්යවරියක ලෙස කටයුතු කරන ඒ. එල්. එන්. පුෂ්පමාලි පෙරේරා 2006 වර්ෂයේ දී කැලණිය විශ්වවිදහාලයෙන් ශාස්තුවේදී ගෞරව (සිංහල) උපාධිය පළමු පන්ති සාමර්ථායක් සහිත ව ලබා ඇති අතර, එම විශ්ව විදහාලයෙන් ම ශාස්තුපති (දැ අවුරුදු) උපාධිය සම්මාන සාමාර්ථායක් සහිත ව ලබා ගෙන ඇත. එහි ම තාවකාලික කථිකාචාර්යවරියක ලෙස වසර දෙකක් පමණ සේවය කිරීමෙන් අනතුරු ව, 2012 වර්ෂයේ දී ශී ලංකා බෞද්ධ හා පාලි විශ්වවිදහාලයට ආධුනික කථිකාචාර්යවරියක ලෙස සේවයට එක් ව, එම විශ්වවිදහාලයෙන් ආචාර්ය උපාධිය ද ලබා, මේ වන විට සිංහල අධායන අංශයෙහි අංශාධිපතිනිය ලෙස ද කටයුතු කරමින් සිටියි.

# චීනයේ බෞද්ධ සම්පුදායයන් පිළිබද අධායනයක් (A Study of the Buddhist Traditions in China) S.Nimali Priyangika

#### **Abstract**

China which inherits an ancient culture as well as a rich Buddhist tradition claims to own a long, rich history. Chinese Buddhism is an amalgamation of Chinese art, politics, literature, medicine, philosophy and culture. Confucianism which deals mainly with the importance of maintaining good relations and Taoism which lays emphasis on the path to virtue and smooth functioning of nature were the two main streams of thought existed in China prior to the spread of Buddhism there. Buddhist traditions made its appearance in China following the introduction of Buddhism during the rule of Emperor Ming Ti. Varying opinions have been expressed regarding the Buddhist traditions found in China. The main activity that arose in China due to Buddhist traditions is the proliferation of translations of Buddhist Texts. The texts thus translated gave birth to several Buddhist sectors. Those traditions either arrived from India or originated and developed in China itself. Those traditions spread all over China contributing in no small measure towards the development of Chinese Buddhism. This Paper mainly focuses on analysing in detail Buddhist traditions following the introduction of Buddhism into China.

**Keywords:** Chinese Buddhism; Buddhist Tradition; Buddhist Texts; Culture

# හැඳින්වීම

ඓතිහාසිකම ය හා පුරාවිදාහත්මක වටිනාකමකින් හෙබි ඉතා පොහොසත් පුෞඪ ඉතිහාසයකට හිමිකම් කියන චීනය වත්මන් ලෝකයේ බලවත් ම රාජා අතුරින් එකකි. දේශපාලන, සාමාජික, සංස්කෘතික, ආගමික හා සාහිතාය යන අංශ තුළින් චීනය තම පුෞඪත්වය ලෝකයට විදහා දක්වයි. චීනයට බුදු දහම හඳුන්වා දෙන ලද්දේ කිුස්තු වර්ෂාරම්භයේ දී පමණ පැවති හන් රාජ පෙළපතට අයත් සමයේ බව පිළිගැනේ. කිුස්තු වර්ෂයෙන් සිවුවන ශතවර්ෂය වන විට බුදු දහම චීනයේ පුධානත ම ස්ථානය හිමිකරගත් ආගම විය. බුදු දහමේ වශාප්තියෙහි කේන්දුස්ථානය ඉන්දියාව බව පිළිගත් මතයක් වන අතර බුද්ධ කාලයෙහි ගංඟා නම් නදිය ආශිත මධා දේශයෙහි

බුදු දහම වහාප්ත විය. පසුකාලීන ව ධර්මාශෝක අධ්රාජනයා විසින් තෙවන ධර්ම සංගායනාවෙන් පසුව අසල්වාසී රාජනයන්ට බුදුදහම වනාප්ත කළ අතර දකුණු දිගින් ශී ලංකාවටත්, වනවාසී හා මයිසුර් දේශයටත්, උතුරු දෙසින් යවන, ගන්ධාර, කාශ්මීර හා හිමාලය පුදේශවලටත්, බටහිර දිගින් අපරන්ත දේශයටත් බුදු දහම වනාප්ත කර ඇත. වර්තමානයේ චීනය තුළ බෞද්ධ සිද්ධස්ථාන 15,000ක් පමණ ඇත. මහජන චීන සමුහාණ්ඩු රජය කිසිම ආගමකට සම්බන්ධ නොවුවත් පූර්ණ ආගමික නිදහස ජනතාවට ලබා දී ඇත. චීනයේ පුධාන ආගම් අතර බෞද්ධාගම, ඉස්ලාම් ආගම, කිුස්තියානි කතෝලික ආගම, කිුස්තියානි පොටෙස්ටන්ට් ධර්මය, තාඕ ධර්මය, කොන්ෆියුසියස් ධර්මය ආදී ආගම් පුමුබස්ථානය ගනී.

# පර්යේෂණ ගැටලුව

චීනය තුළ බුදු දහම පුචලිත වීමත් සමඟ බුදු සමයට අදාල බෞද්ධ සම්පුදායයන් බිහිවීම ආරම්භ විය. මෙසේ ආරම්භ වූ බෞද්ධ සම්පුදායයන් ගෙන් ඇතැම් සම්පුදායයන් චීනයේ ම පුභවය වූ සම්පුදායයන් වූ අතර ඇතැම් සම්පුදායයන් ඉන්දියාවේ සිට චීනයට පැමිණි බෞද්ධ සම්පුදායයන් ලෙස වහප්ත විය. මෙසේ ගොඩනැගුණු බෞද්ධ සම්පුදායයන් හා ඒවායේ විශේෂ ලක්ෂණ මොනවාද යන්න විශ්ලේෂණාත්මක ව විමර්ශනය කිරීම මෙහි පර්යේෂණ ගැටලුවයි.

# පර්යේෂණ කුමවේදය

චීනයේ බුදු දහම හා බෞද්ධ සම්පුදායයන් පිළිබඳ විෂය කේෂ්තුයට අදාල විද්වත් ලිපි ලේඛන අධායනය කිරීම මගින් හා අන්තර්ජාලය ඔස්සේ කරුණු අධායනය කිරීම තුළින් මෙම පර්යේෂණයට අදාල දත්ත සපයා ගැනීම මූලික වශයෙන් සිදු කෙරුණි.

### චීන බුදු දහමේ විකාශය හා ඉතිහාසය

චීනයට බුදු දහම ස්ථීර වශයෙන් කුමන කලක කෙසේ ලැබුනි දැයි ස්ථීර අදහසක් නොමැත. විද්වතුන් මේ සම්බන්ධයෙන් විවිධ මත පළ කර ඇත. ඒ අතුරින් පොදුවේ පිළිගත් මතය වනුයේ 'හන්' රාජ වංශයට අයත් 'මිං ති' (mingti) අධිරාජායයාගේ රාජාය කාලයෙහි (කිු. ව. 57-75) මුල් වරට චීනයට බුදු දහම සම්පාප්ත වූ බවයි. දිනක් අධිරාජායා ස්වර්ණමය පුරුෂයෙකු සිය මාලිගයට පැමිණෙන බව සිහිනෙන් දුටු බවත්, මෙය බුදු සමය පිළිබඳ සංකේතයක් ලෙස සැලකූ අධිරාජායා බුදු දහම සොයනු පිණිස 'බටහිර පෙදෙස' ලෙස සැලකූ මධාව ආසියාව වෙත දොළොස් දෙනෙකුගෙන් සමන්විත දූත පිරිසක් පිටත් කළ බව සඳහන් වේ (සේනාධීර,2014:294) . එම දූත පිරිස කිු.ව. 67 දි නැවත චීනයට පැමිණියේ කාශාප මාතාංග හා ධර්මරකු යන බෞද්ධ භිඤූන් වහන්සේලා සමඟ ය. බෞද්ධ ගුන්ථ සහ පූජනීය වස්තු

සමඟ ධවල අශ්වයෙකු මතින් උන්වහන්සේලා පැමිණ ඇත. පසුකාලීන ව අධිරාජායා විසින් උන්වහන්සේලා උදෙසා ශ්වේත තුරඟ ආරාමය නමින් ආරාමයක් සාදා පූජා කර ඇත. මෙම ආරාමය ආශිත ව පුථම වරට චීන භාෂාවට පරිවර්තනය කරන ලද කාණ්ඩ හතළිස් දෙකකින් යුතු සූතුය හා තවත් බෞද්ධ ගුන්ථ රාශියක් පරිවර්තනය කර ඇත. මෙසේ පරිවර්තනය වූ බෞද්ධ ගුන්ථ චීනයෙහි බුදු දහම නැවතත් ස්ථාපනය වීම සඳහා මහඟු දායකත්වයක් ලැබී ඇත.

එසේ ම කිු.පූ. පළමුවන ශතවර්ෂයේ දි පුථම වරට චීනයෙහි බුදු දහම පැතිරුණු බව සංක්ෂිප්ත ලෝක බෞද්ධ සංස්කෘතියහි දැක්වෙයි. එහි වැඩි දුරටත් දැක්වෙන්නේ කිු. ව. 02 වන ශතවර්ෂයේ දි කාශාප මාතාංග නම් භික්ෂුව චීනයට බුදු දහම රැගෙන ගිය බවත්, කිු. ව. 250 දි මධාවම ඉන්දියාවෙන් පැමිණි ධර්මාකාර භික්ෂුව පැවිදි උපසම්පදාව කිරීමට සීමා මාලකයක් පිහිටුවා චීනයෙහි පැවිදි උපසම්පදාව පිහිට වූ බවත් ය. ධම්මජෝති හිමියන් චීන බෞද්ධ ඉතිහාසය හා සම්පුදාය ගුන්ථයෙහි චීනයට බුදු දහම ලැබුණු ආකාර දෙකක් දක්වමින් පවසන්නේ, මධාවම ආසියාව හරහා බුදු දහම වෙළෙන්දන් මාර්ගයෙන් චීනයට සංකුමණය වීමෙන් හා 'මිංති' අධිරාජායා විසින් දූත පිරිසක් යවා ඉන්දියාවෙන් බුදු දහම ගෙන්වා ගත් බවයි. මේ අනුව චීනයට බුදු දහම පැමිණීම පිළිබඳ විවිධාකාර කථා පුවත් ඉතිහාසය තුළ වාර්තා වී ඇත.

චීන බෞද්ධ ඉතිහාසය පිළිබඳ කරුණු විමසා බැලීමේ දී පුධාන යුග පහකට බෙදා දැක්විය හැකි ය. කි. පූ. 67 සිට 'හන්' අධිරාජායෙහි අවසානය ලෙස සැලකෙන කිු. ව. 220 දක්වා කාලය පුථම යුගය ලෙස ද, කිු. ව. 221 සිට කිු. ව. 581 දක්වා කාලය දෙවන යුගය ලෙස ද හදුන්වා දිය හැකි ය. කි. ව. 581--907 දක්වා වූ 'සුයි' හා 'තං' අධිරාජා සමය බුදු දහමේ ස්වර්ණතම යුගය වන අතර, එය බුදුදහමෙහි තෙවන යුගය ලෙස නම් කළ හැකි ය. කිු. ව. 908.1911 දක්වා වූ ලියං අධිරාජායේ ආරම්භයේ සිට චිං අධිරාජාය දක්වා වූ කාලය බුදු දහමෙහි සිව්වන යුගය වන අතර, පසු ව බුදු දහමෙහි නූතන අවධිය එළඹෙයි(සුමනසිරි හිමි,1999:21.22) . මෙම යුග දෙක බුදු දහම පරිහානියට පත් යුගයන් ලෙස දැක්වෙයි. චීනයෙහි බිහි වූ පුථම බෞද්ධ ආරාමය ලෙස 'පයි මා ස' හැඳින්වෙන අතර, මුල් යුගයට චීන පොත්පත් රාශියක් මෙම අයත් කේන්දුස්ථානය කර ගෙන එහි වැඩ සිටි භිඤුන් විසින් පරිවර්තනය කර ඇත. එසේ ම 'මිං ති' අධිරාජායාගේ මග පෙන්වීම යටතේ සිය ගණනක් චීන වැසියන් මෙම ආරාමයෙහි පැවිදි වී ඇත. මෙම යුගවල පුධාන කාර්ය වුයේ බෞද්ධ පොතපත චීන බසට පරිවර්තනය කිරීම යි. එහි දි 'හන්' අධිරාජාය සමයෙහි පරිවර්තන කටයුතු ආරම්භ වීම හා සුතු රාශියක් චීන භාෂාවට පරිවර්තනය කර ඇත. පරිවර්තන කටයුතු හැර වෙනත් විශේෂ සිදුවීම් චීන බෞද්ධ ඉතිහාසය තුළ පිළිබිඹු නොවේ. වරින්වර ඉන්දියාව හා මධා ආසියාවේ සිට සේද මාවත ඔස්සේ චීනයට පැමිණි ධර්මදන කණ්ඩායම් බෞද්ධ ගුන්ථ චීනයට ර්ගෙන ආහ. බෞද්ධයෝ ඒවා හීනයාන, මහායාන භේදයකින් තොරව චීන භාෂාවට පරිවර්තනය කර ඇත. නමුත් පසුකාලීන ව වැඩි වශයෙන් මහායාන සම්පුදායට අයත් ගුන්ථ චීනයට වහාප්ත වී ඇත. නමුත් චීනයෙහි සර්වාස්තිවාදි, සෞතාන්තික හා සම්මිතීය ආදි බෞද්ධ ගුරුකුලයන්ට අයත් චීන පරිවර්තන විශාල පුමාණයක් බිහි වී ඇත. මෙම යුගවල දී චීන පාලකයන්ගෙන් බුදු දහමට අභියෝගයක් එල්ල නොවුව ද, සෘජු අනුගුහයක් ද නොවුණි. නමුත් පරිවර්තන කටයුතුවල පුතිඵලයක් ලෙස කුම කුමයෙන් ඉහළ මධාවේ හා උගත් පුාන්තිකයන් බුදු දහමට නැඹුරු වීමක් දක්නට ලැබුණි. දේශීය සම්පුදායන් ඉවත දමා විදේශීය සම්පුදායන් වැළද ගැනීමට තරම් චීන ජාතිකයන් හදිසි වූයේ නැත. අදහස් හුවමාරු කර ගැනීම හා ධර්මය පැහැදිලි කර දීමේ දී භාෂා මාධානය සම්බන්ධ ගැටලු බුදු දහම චීන සම්පුදායන් හා මුසු වීමට පැනනැගුනු ගැටලු වේ. මෙවැනි හේතුන් නිසා බුදු දහම ජනතාව අතරට පත්වීම තරමක් මන්දගාමී විය.

'හන්' අධිරාජනය බිද වැටීමත් සමඟ 'පියන්ග් යේ' සහ 'චොන්ග් අන්' නම් පුධාන බෞද්ධ මධාස්ථාන දෙකක් බිහි විය. මෙකල ඉන්දියාවෙහි සිට පැමිණි ධර්මකල නමැති භිකුපුව පළමු වරට විනය පොතක් චීන භාෂාවට පරිවර්තනය කළේ ය. බටහිර 'පින්' අධිරාජනය සමයෙහි

පුධාන බෞද්ධ මූලස්ථානය වූයේ 'චන්ග් අන්' විහාරය යි. එහි වැඩ සිටි ධම්මරක්ෂ තෙරුන්ට කොන්ෆියුසියස් දහම හා බෞද්ධ සාහිතාය පිළිබඳ ඉතා හසල දැනුමක් තිබුණි. චීන ජාතිකයන් විශාල සංඛ්යාවක් බුදු දහමට නැඹුරු කර ගැනීම සඳහා උන්වහන්සේ විශාල මෙහෙවරක් සිදු කළ හ. උන්වහන්සේ විසින් සද්ධර්ම පුණ්ඩරික සුතුය පරිවර්තනය කිරීම ඉතා වැදගත් පරිවර්තන කාර්යයක් ලෙස සැලකේ. කි. ව. 06 වන ශතවර්ෂයෙහි ආරම්භ වූ 'තියන් තායි' බෞද්ධ නිකායෙහි මුල ගුන්ථය වූයේ මෙම සද්ධර්ම පුණ්ඩරික සුතුය යි. වැඩි වශයෙන් චීන වැසියන් බුදු දහම වෙත ලගා කර ගැනීමට සමත් වුයේ යම් යම් ඉගැන්වීම් හා බුදු දහම අතර පැවති සාමාය නිසා ය. බටහිර 'පින්' සහ නැගෙනහිර 'පින්' අධිරාජා යුගවල දි සමාජයෙහි ඉහළ පාන්තිකයන් හා රාජා තාන්තිකයන් බුදු දහමට කුමයෙන් නැඹුරු වූ ආකාරයක් දක්නට ලැබුණි. භිඤුන් වහන්සේ සමඟ සමීප ඇසුරු පැවත්වීම, විහාරාම ඉදි කිරීම, පරිවර්තන කටයුතු සඳහා උදව් කිරීම, විහාරස්ථානවල ආගමික කටයුතු සඳහා සම්බන්ධ වීම ආදි සිදුවීම් ඉහළ පාන්තිකයන් අතර බහුල ව දක්නට ලැබුණි. නැගෙනහිර 'ජින්' අධිරාජාව අයත් 'මිං ති' අධිරාජායා ගිහියන්ගේ නිතා ශීලය වන පංච ශීලයෙහි පිහිටි පළමු අධිරාජනා වෙයි. ඔහු භිඤුන්ගේ පහසුව පිණිස 'තාඕ චියන්, හුඇන් ෂින්, තාඕ චන්ග්' ලෙස ආරාම තුනක් ඉදි කර ඇත. නැගෙනහිර 'ජින්' අධිරාජාය සමයෙහි කුමාරජීව තෙරුන්ගේ ශාසනික මෙහෙවර වැදගත් සාධකයක් ලෙස හදුන්වා දිය හැකි ය. මහායාන බෞද්ධ ආචාර්යවරයෙකු වූ උන්වහන්සේ බෞද්ධ ගුන්ථ මඩුල්ලක පුධානියා ලෙස කටයුතු කර ඇත. ඉන්පසු ඇති වූ උතුරු 'වෙයි' අධිරාජායෙහි 'තයි වූ ති' පාලන සමයෙහි බුදු දහමට එරෙහි ව පළමුවන ආගමික හිංසනය වාර්තා වෙයි. මෙහි දී බෞද්ධ ගුන්ථ, විහාර, ආරාම, පුතිමා විනාශයට පත් කර බෞද්ධ භිඤුව සසුනෙන් නෙරපා දමන ලදි. නමුත් පසු ව අධිරාජාය තනතුරට පත් වූ 'වෙන් චෙන් ති' නැවතත් බුදු දහම නගා සිටුවීමට කටයුතු කළහ. කිු. ව. 512-516 අතර කාලයෙහි දී 'උතුරුවෙයි' අධිරාජායෙහි පමණක් භිඤුන් භිඤුනීන් 13723 ක් වූ බව සඳහන් වෙයි( එම:38).

ඉන්පසු ව බිහි වු 'ලියං' අධිරාජාය යුගයේ දී හෙවත් 'චං' නමින් හැඳින් වූ බෞද්ධ ගුරුකුලයේ නිර්මාතෘවරයා වු බෝධිධර්ම හිඤුව චීනයට පැමිණිය හ. වර්තමානයෙහි චීනයෙහි පුසිද්ධ පූජනීය ස්ථානයක් වන 'ෂාඕ ලිං' විහාරයෙහි වැඩ සිටි උන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීම වූයේ ''පොත්පත් හා පුතිමාවලින් බුදුන් වහන්සේ දැකිය නොහැකි ය. ඔබේ හදවත දෙස බලන්න. එවිට බුදුන් වහන්සේ දැකිය හැකිය'' යන්න යි.

මීලඟට 'සුයි' අධිරාජනයෙන් පසු ඇති වූ 'තං' අධිරාජනය යුගය බුදු දහමේ ස්වර්ණමය යුගය ලෙස සැලකේ. විවිධ බෞද්ධ පොතපත චීන භාෂාවට පරිවර්තනය වීම නිසා බෞද්ධ පඩිවරු අතර දාර්ශනික මතවාදයන් වර්දනය වීම ආරම්භ විය. එහි පුතිඵලයක් ලෙස බෞද්ධ ගුරුකුල ආරම්භ වීම මෙකල දක්නට ලැබුණු විශේෂ සිදුවීමකි.

### චීන බෞද්ධ සම්පුදායයන් හි බිහි වීම

චීනයේ බුදු දහම ස්ථාපනය වීමත් සමග විවිධාකාර ආචාර්යය වරුන් විවිධාකාර මත පුකාශ කරන්නට විය. එහි පුතිඵලයක් ලෙස විවිධ නිකායන් බිහි විය. චීනය තුළ මෙසේ විවිධ නිකායන් බිහි වීමට විවිධ සාධක බලපෑවේය. ඒ අනුව බුදු දහම චීනයට ලැබෙන විට ඉන්දියාවේ පැවැති විවිධ ආගමික ගුරුකුලවල අදහස් බලපෑම්, විවිධ සමාජ හා රාජානාන්තික හේතු මත බුදුදහම වෙනස් වීම, චීනයෙන් කි.ව 4 දී පමණ කොරියාවට ගිය බුදුදහමත්, පසුව කිු.ව 6 දී පමණ කොරියාවෙන් ජපානයට ගිය බුදුදහමත් ඒ ඒ රටවල විවිධ වෙනස්කම් වලට භාජනය වීමෙන් පසු ආපසු චීනයට බලපෑම (කාරියවසම්,1999:73) , කි.ව 6.-9 කාලය රාජා පාලන යුගවල බුදු දහමේ විවිධ විප්ලව සිදු වීම, විවිධ රාජා පාලකයින්ගේ ස්වරූපය වෙනස් වීම, ජනපුිය භිඤුන් වහන්සේලා හා ජනපුිය බෞද්ධ කෘති වල ධර්ම කරුණු පිළිබඳ අවධානය යොමු කිරීම ආදී හේතුන් මත විවිධාකාර බෞද්ධ නිකායන් චීනය තුළ බිහි විය. මෙසේ බිහි වූ සම්පුදායන් පිළිබඳව ද විචාරකයන් තම පර්යේෂණවල විවිධාකාර මත පුකාශ කර ඇත.

ඒ අනුව මහාචාර්ය මැදවච්චියේ ධම්මජෝති හිමියන් විසින් රචිත චීන බෞද්ධ ඉතිහාසය හා සම්පුදාය නම් ගුන්ථයෙහි පුධාන බෞද්ධ සම්පුදායයන් දහයක් පිළිබඳ ව විස්තර කර ඇත. ඇතැම් සම්පුදායන් චීනයේ ම පුභවය වු සම්පුදායයන් වන බවත් අනෙක් ඒවා ඉන්දියාවේ සිට චීනයට පැමිණි බෞද්ධ සම්පුදායයන් බවත් එහි දැක්වේ. ඒ අනුව වූ ස සම්පුදාය, ඣන්ග් ස සම්පුදාය, ලු සම්පුදාය, ඣන්ග්යෙන් සම්පුදාය, සන්ලුවන් සම්පුදාය හා ෆා ක්ෂින්ග් සම්පුදාය ඉන්දියාවේ සිට චීනයට පැමිණි බෞද්ධ සම්පුදාය හි වැනින් සම්පුදාය ඉන්දියාවේ සිට චීනයට පැමිණි බෞද්ධ සම්පුදායයන් ලෙස ද තියෙන් තැයි සම්පුදාය, හුවායෙන් සම්පුදාය, වාන් සම්පුදාය හා ජින්තු සම්පුදායයන් චීනයේ ම පුභවය වූ සම්පුදායයන් ලෙසත් දක්වයි.

මහාචාර්ය තිස්ස කාරියවසම් චීන බුදුදහමට පෙරවදනක් නම් කෘතියෙහි දක්වන්නේ පුධාන නිකායන් අටක් කුි.ව 6 වන සියවසේ අග සිට 9 වැනි සියවස මැද දක්වා පහළ වූ බවයි. ඒවා නම්, සන්ලුන් ට්ෂොං නිකාය, ෆා ශාන් ට්ෂොං නිකාය, රීයෙන් ථායික ට්ෂොං නිකාය, ශියෙං ෂාඔ ට්ෂෙං නිකාය හෙවත් අවතංසක නිකාය, ඨෂන් නිකාය හෙවත් ධානා නිකාය, සුබවතී නිකාය හෙවත් සිං තු ට්ෂොං නිකාය, ලූ ට්ෂොං නිකාය හෙවත් විනය නිකාය සහ මී ට්ෂොං නිකාය හෙවත් තන්තු නිකාය වේ. ඒ අනුව මෙම පුධාන නිකායන්හි බිහිවීම හා සම්බන්ධ කරුණු වීමසා බැලීම වැදගත් වේ.

# 1. සන්ලුන් ට්ෂොං නිකාය

ෆාශින් ට්ෂොං, තිුගුන්ථ නිකාය නමින් ද මෙම සම්පුදාය හැදින්වේ. නාගාර්ජුන හිමියන්ගේ මූලමධාමකාරිකාව පදනම් කරගෙන කුමාරජීව හිමියන් විසින් පරිවර්තනය කළ මධාමික සුතු, ධර්ම ධාතු හා ද්වාදසාද්වාර ශතකය යන ගුන්ථ තුන පදනම් කරගෙන මෙම නිකාය බිහි වී අැත(එම:74). වාාවහාර හා පරමාර්ථ සතා අතර සම්බන්ධය මෙම නිකාය විසින් පිළිගනී. සියලු ධර්මයෝ අනිතා ය, ධර්මය හා පුඥාව පරමාර්ථ සතාය බව මෙම නිකායේ පිළිගත් මතය යි. මෙම නිකාය පරමාර්ථ සතාය ශූතානාව පිළිබඳ සතාය ලෙස ද වාවහාර සතාය පැවැත්මේ සතාය ලෙස ද හඳුන්වයි. ශූනානාව යනු පැවැත්මයි. පැවැත්ම යනු ඉනානාවයි. ඉනානාව හා පැවැත්ම යනු ධර්ම දෙකක් නොවේ. මෙය එකක් ලෙස ගැනීම මධාම පුතිපදාවයි. මෙය සියලු ධර්මයන් පිළිබඳ යථාස්වභාවය යි. මෙම නිකාය උගන්වන්නේ ශුද්ධ අශුද්ධ ආදී සෑම වස්තුවක් ම හේතු මත රඳා පවතින බවයි. සියලු කෙලෙස් දූරු කිරීමෙන් මධාම පුතිපදාව පුතාඤ කරගත හැකි බව මෙම නිකායෙන් වැඩි දුරටත් පිළිගනී. නාගර්ජන දේව යන ආචාර්යවරු මෙම නිකායෙහි ආදීකර්තෘවරුන් වන අතර මෙය ඉන්දියාවේ සිට චීනයට පැමිණි නිකායක් ලෙස හඳුන්වා දිය හැකි ය.

#### 2. ෆා ශාන් ට්ෂොං නිකාය

යෝගාචාර නිකාය, ධර්ම රඤණ නිකාය නමින් ද හැඳින්වෙන මෙම නිකායේ ආදීකර්තෘවරුන් ලෙස සැලකෙන්නේ මෛතේය, වසුබන්ධු හා අසංග යන ආචාර්යයවරුන් ය. සංධිනිර්මෝචන සූතු, යෝගාචාර භූමි ශාස්තු හා විඥප්තිමාතු සිද්ධි ශාස්තුය යන ගුන්ථ මෙම නිකායට අදාල පුධාන ධර්ම ගුන්ථ වේ (එම:75) . යෝගචාර භූමි සුතුය මෙම යෝගාචාරවාදයේ බිහි වීමට මුලික විය. ඉන්දියාවේ සිට චීනයට පැමිණි මෙම නිකාය 'ශුවන් ට්ෂුවං' භිකුෂුව විසින් පරිවර්තනය කරන ලදි. පංච ධර්ම, තිලකුණ, අෂ්ට විඤ්ඤාණ ආදිය අනාත්ම දෙකකට එනම් 'මම' යන පුද්ගලයාගේ අනාත්මභාවයත් ධර්මයේ අනාත්මභාවයත් යන අනාත්ම දෙකකට අයත් වන බව මෙහි මූලික ඉගැන්වීමයි. තථාගත ගර්භ , තථතා , ධර්මකාය , බුද්ධ ස්වභාව ආදී බෞද්ධ සංකල්ප බොහෝමයක් මෙම සම්පුදාය තුළින් චීනයට ලැබී ඇත. පසුකාලීනව මෙය විඥානවාදී සම්පුදාය නමින් පුසිද්ධ විය.

# 3. ථියෙන් ථායි ව්ෂාං නිකාය

සද්ධර්මපුණ්ඩරික සූතුය මූලික කරගෙන බිහි වූ මෙම නිකාය ඉන්දියාවෙහි විවිධ ආගමික නිකායන් හි අදහස්වල සම්මිශුණයක පුතිඵලයක් මත චීනයේ දී බිහි වූවකි. මෙහි ආරම්භකයා ලෙස සැලකෙන්නේ 'සි බෛ' ය. මෙහි මූලස්ථානය වූයේ චීනයේ 'ථියෙන් ථායි' නම් කන්දයි. එනිසා මෙහි නම ද වඩා ජනප්‍රිය විය. මෙම නිකාය බුද්ධ ධර්මයේ වර්ධනය යුග පහකට බෙදයි. අවතංසක යුගය, ආගම යුගය, වෛපුලා යුගය, පුඥා යුගය සහ සද්ධර්මපුණ්ඩරික සහ නිර්මාණ යුගය ලෙසිනි. බුදුන් දෙසූ සෑම දහමක් ම මෙම අවධි පහට අයිති බව මෙම නිකායේ අදහස යි. එසේ ම බුදුන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් විධි හතරක් ඇති බව ද මොවුන්ගේ මතය යි (එම:76) . එනම්, සෘජු ඉගැන්වීම, පටිපාටික, ධාාන ඉගැන්වීම, සාමානා ඉගැන්වීම යනුවෙනි. එසේම මෙම නිකාය භාවනා වැඩීමේ විධි තුනක් ඇති බව පිළිගන්නා අතර එම අවස්ථා තුනම කෙනෙකුගේ සිතක ඇති විය හැකි ය. ඒවා නම්, ශුණාතාව පිළිබඳ අන්තර්ඥානය, මායාව පිළිබඳ අන්තර්ඥානය හා මධාව පතිපදාව පිළිබඳ අන්තර්ඥානය යි. මෙම සම්පුදාය චීනයේ බිහි වූ පුථම බෞද්ධ ඉගැන්වීම් සම්පදායයි.

# 4. ශියෙං ෂාඕ ට්ෂෙං නිකාය හෙවත් අවතංසක නිකාය

කු.ව 7 වැනි ශතවර්ෂයේ පමණ සිටි ශියෙන් ෂාඕ මෙම නිකායෙහි ආරම්භකයා යි. වෛරෝචන බුද්ධ නමින් ගෞතම බුදුන් වහන්සේගේ පුනරාගමනය (අවතාරය) පිළිබඳ අදහස් දක්වන මෙම නිකායෙහි පුධාන මූලාශුය වන්නේ අවතංසක සූතුය යි (ධම්මජෝති හිමි,2012:131). අවතංසක සූතුයෙන් දක්වෙන්නේ විශ්වයේ පැවැත්ම පිළිබඳ ධර්ම ස්වභාවයයි. මෙම නිකාය චීන බෞද්ධ නිකායයන් කොටස් 05කට බෙදා දක්වයි. එනම්, හීනයාන,

මූලික මහායාන, පරම මහායාන, දර්ශන මහායාන හා සර්ව සම්පූර්ණ මහායාන ලෙසයි. අනෙක් සියලුම මහායාන වාදවල ඉගැන්වීම් මෙහි අන්තර්ගතව තිබෙන හෙයින් මෙය සර්ව සම්පූර්ණ මහායාන ලෙස ද හඳුන්වයි. මෙම නිකාය චීන බුදු දහමේ දාර්ශනික පදනමක් ලෙස සාමානාංගයන් හඳුන්වනු ලබයි.

#### 5. ඨෂන් නිකාය හෙවත් ධානා නිකාය.

කි.ව. 06 වන සියවසේ දී බෝධි ධර්ම භික්ෂුව විසින් ඉන්දියාවේ සිට පැමිණ මෙම නිකාය ආරම්භ කර ඇත. කොරියාවේ සොත් නමින් ද ජපානයේ සෙන් නමින් ද ජනපුිය වූයේ මෙම නිකාය යි. මෙම නිකාය ලියකියවිලි, අකුරු, වචන වලින් තොරව කෙනෙකුගේ හදවතට කෙලින්ම කතා කිරීමෙන් ඔහුට බුද්ධත්වය ලබාගත හැකි බව පවසයි(කාරියවසම්,1999:79). ධර්ම ගුන්ථ හා ධර්ම ලේඛන කෙරෙහි කිසිඳු සැලකිල්ලක් නොදක්වයි. නමුත් බෝධි ධර්ම විසින් ඊළගට පහළ වුනු 'හුයි කේ' ට මානසික සමාන භාවය පුකාශ කිරීම සඳහා ලංකාවතාර සුතුයෙහි කාණ්ඩ හතරක් පුදානය කර බවට වාර්ථා වෙයි(එම:79). මේ අනුව ධර්ම ගුන්ථ පිළිබඳව අවධානය යොමු නොකළ ද මෙම නිකාය පහළ වීමට ලංකාවතාර සූතුය හා පුඥා පාරමිතා සූතුය හේතු වී ඇති බව කිව හැකිය. කිු.ව. 8 වන විට අනෙක් සියලුම නිකායන් අභිබවා චීනය පුරා මෙය පැතිර ගියේ ය. පසුව මෙය උත්තර ධානා නිකාය හා

දක්ෂිණ ධානා නිකාය ලෙස පුධාන ගණ දෙකකට බෙදුණි. නැවතත් දක්ෂිණ ධානා නිකාය තවත් උප නිකාය 07 කට බෙදී ගොස් ඇත. ධානා නිකාය බුදු පිළිම නමස්කාරය පුතික්ෂේප කරයි. භාවනාව මගින් ලබන අන්තර් ඥානයෙන් සතා තේරුම් ගැනීම මින් අරමුණු කරගනී.

### 6. සුබාවතී නිකාය හෙවත් සිං තු ට්ෂොං

සුඛාවතී වයුහ සූතුය හා අමිතාහ සූතුය තුළිත් නිර්මාණය වූ මෙම නිකාය ශුද්ධ භූමි (ධම්මජෝති හිමි,2012:175), ජින්තු යන නම් වලින් ද හඳුන්වයි. බෞද්ධයාට මෙම නිකාය භාවිත කළ හැකි සරල කුමයක් ද ගැඹුරු කුමයක් ද ඇතැයි කියති. භක්තියෙන් යුක්තව අමිතාභ අමිතාභ යන නම නැවත නැවත කියමින් උන්වහන්සේගේ ගුණ මෙනෙහි කළහොත් මරණීන් මතු ශුද්ධ භූමියට යන බව පිළිගත්හ. මෙම සරල මාර්ගය අනෙක් නිකාය වල තිබෙන දුෂ්කර මාර්ගයන්ට වඩා ඉතා සරලය. යමින්, කමින්, බොමින්, නින්දට යමින් හෝ ඕනෑම අවස්ථාවක කල යුත්තේ ආ - මි - තො - ෆො හෙවත් නැම්තෝ අමිතාභ යන්න නිතර නිතර කීමයි. මෙහි තිබූ මෙම සරල බව නිසා මෙහි ඉගැන්වීම් අසල්වාසී රටවලට ද පැතිර ගියේ ය.

# 7. ලූ ට්ෂොන් හෙවත් විනය නිකාය

ධර්ම ගුප්ත විනය නිකාය නමින් ද මෙය හඳුන්වයි. මෙම නිකායේ මූලික අදහස සංඝයා වහන්සේ සම්බන්ධ විනය අධායනය සහ ඒවා පවත්වා ගැනීමයි. ශුාවක විනය හා බෝධිසත්ව විනය ලෙස මෙහි විනය පුධාන කොටස් දෙකකට බෙදේ. ශුාවක විනයට අයත් ධර්ම ගුප්ත විනය මත මෙම නිකායෙහි පදනම රදා පවතී. මෙහි ආරම්භකයා 'තාඔ ගුවන්' ය. පංච ශීලය, දස ශීලය, භික්ෂු ශීලය, භික්ෂුණී ශීලය ලෙස විනය සම්බන්ධ ශීලය මෙහි දී බෙදා දක්වයි. විනය පිටකය තුළ දිනපතා භික්ෂුව අනුගමනය කල යුතු නීති රීති ඇතුළත් ය. විනය නිකාය තුළ බෝධි සත්ව ශීලය, ගිහි බෝධි සත්ව ශීලය හා පැවිදි බෝධි සත්ව ශීලය ලෙස පුධාන කොටස් දෙකකට නම් කර ඇත. ධර්ම ගුප්ත විනයට පුධාන ස්ථානයක් විනය නිකාය තුළ ලබා දේ. පුාණ ඝාතය, අදින්නාදානය, කාම මිථාාචාරය හා මුසාවාදයෙන් වෙන්වීමේ පුධාන සිල් පද හතර මහායාන හා ථෙරවාද දෙකට ම පොදු කරුණකි්(කාරියවසම්,1999:8 3). මේ නිසා මෙම නිකාය මහායානය හා ථෙරවාදය අතර බැඳීමක් ද වේ.

# 8. මී ට්ෂොං නිකාය හෙවත් තන්තු නිකාය

ගුය්හ නිකාය නමින් ද මෙය හඳුන්වයි. කි.ව. 8 දී ස්ථාවර වූ මෙම නිකාය සුභාකරසිංහ, වජුබෝධි හා ශී ලාංකික අමෝසවජු යන භික්ෂූන් වහන්සේලා විසින් චීනයට හඳුන්වා දෙන ලදි. වෛරෝචන හා වජුකම්බ සූතු මෙයට පදනම් වී ඇත. ගෞතම බුදුන් වහන්සේ මෙම නිකායේ මුල්ම මුනිවරයාය. කොරියාවට හා ජපානයට පැතිර ගිය මෙම නිකාය ධාරණි නමින් ද හැඳින්වුණි. ධාරණී යනු රහස් මන්තු විශේෂයකි. පුදපූජා සහ වත් පිළිවෙත් වලට වැඩි තැනක් මෙම නිකායෙන් ලැබුණි. මෙම නිකාය අනුගමනය කරන්නන්ට දුක් කරදරවලින් මිදීමට සැපවත්ව ජීවත් වීමට ශක්තිය ලැබෙන බව විශ්වාස කරයි(එම:84). එසේම මෙම නිකාය තුළ දේව පිළිම වන්දනාව ද බහුලව තිබුණි.

මෙම පුධාන නිකායන්ට අමතරව අභිධර්ම කෝෂ සුතුය පදනම් කරගෙන බිහි වූ අභිධර්ම කෝෂ නිකාය, සතා සිද්ධි ශාස්තුය පදනම් කරගෙන බිහි වූ සතා සිද්ධි නිකාය ආදී අපුධාන ගණයට වැටෙන කෙටි කාලයක් පැවතුන බෞද්ධ නිකායන් ද වේ. මේ අතුරින් අභිධර්ම කෝෂ නිකාය වසුබන්ධු හිමියන්ගේ මුලිකත්වයෙන් බිහි වුවකි. මෙය වූ ස සම්පුදාය නමින් ද හැඳින්වූනි. මෙයට වසුබන්ධු හිමියන්ගේ කෘති හා සර්වාස්තිවාද සම්පුදායේ ඉගැන්වීම් පදනම වූ අතර ඒ තුළින් ලෝකය පිළිබඳ යථාර්ථවාදී දෘෂ්ටියකින් බැලීමට ඉගැන්වීය. මෙහි ඉගැන්වීම් අභිධර්ම දර්ශනය වෙතද යොමු වී ඇත. චීන ජනතාව අතර එතරම් ජනපිය නොවු මෙය ජපානයේදී කුසා නමින් හැඳින් විනි. සතා සිද්ධි ගුන්ථය පදනම් කර බිහි වූ සතාාසිද්ධි නිකාය ධර්මවල ස්වාධීන පැවැත්ම පුතික්ෂේප කළහ. එය 'චු ස' සම්පුදායට විරුද්ධ අදහස් දක්වීමකි. 'ඣන්ග් ස' සම්පුදාය නමින් ද මෙය හැඳින්වීය. කිු.ව. පස්වන හා හයවන සියවස්වල ජනපිය වූ මෙය කුමයෙන් චීන මධාාමික සම්පුදාය වෙත උරා ගන්නා ලදි. මෙය කොරියාවට හා ජපානයට පසුකාලීනව වාාප්ත වී ඇත.

#### නිගමනය

තං රාජවංශය අවසානය වන විට චීන සමාජය තුළ විවිධාකාර වෙනස්කම් නිර්මාණය කරමින් බුදු දහම චීන සංස්කෘතිය තුළට එල්ඹ තිබුණි. බුදු දහම චීනයට හඳුන්වා දෙන විට කොන්ෆියුසියස් හා තාඕ දහම චීනය තුළ ඉතා පුළුල් ලෙස මුල් බැසගෙන තිබුණි. මේ නිසා විදේශීය සම්භවයක් ඇති බුදු දහම එරට ස්ථාපනය වීමේ දි විවිධාකාර අභියෝගයන්ට මුහුණ දීමට සිදු විය. ඉතිහාසය තුළ 'වන්දු' (කිු.ව 335) , ' යූ බින්ග්' (කිු.ව 340), 'කු ෂුඇන්' , 'ෆන් ජන්' , 'හ්සුන් චි' වැනි පුද්ගලයන් බුදු දහමට විරුද්ධ ව මත ඉදිරිපත් කළ අය අතර පුමුඛස්ථානය ගත් හ. 'උතුරු වෙයි' සමයේ දී බුදු දහමට එරෙහි ව පුථම ආගමික හිංසනය 'වූ' අධිරාජාහ විසින් දියත් කරන ලදි. එහි දි භිකුත්ට හා විහාරාම දේපලවලට විශාල වශයෙන් හානි විය. කොන්ෆියුසියස් හා තාඕ මතයන්හි එල්බ සිටි පිරිස් බුදු දහමෙහි අන්තර්ගතයන් පිළිගැනීමට කිසිසේත් කැමත්තක් දැක් වුයේ නැත. ඔව්හු තම දර්ශනයන් පිළිබඳ දැඩි මතයන්හි එල්බ සිටි වුවන් විය. විශේෂයෙන් බුදු දහම විදේශීය ආගමක් වූ හෙයින් අනෙකුත් සම්පුදායන් තුළින් පුබල අභියෝගයක් බුදු දහමට එල්ල විය. කෙසේ වෙතත් චීනය තුළ බුදු දහම විවිධ බලපෑම් හා අභියෝග හමුවේ සාර්ථක ලෙස ස්ථාපනය වූ බව ඓතිහාසික කරුණු විමසා බැලීමේ දි පැහැදලි වන කරුණකි. සියලු අභියෝග හමුවේ විදේශීය ආගමක් ලෙස බුදු දහම සාර්ථක ලෙස චීනයෙහි ස්ථාපනය වීම ඉතා වැදගත් සාධකයක් ලෙස හැඳින්විය හැකි ය.

චීනයෙහි ආගමික තත්ත්වය විමර්ශනය කළ විද්වද්හු චීනය 'ආගම් තුනේ රට' ලෙස හැඳින් විය. එයට හේතු වූයේ මෙම ආගම් තුන වෙන් වෙන් ව චීන සංස්කෘතිය හා ශිෂ්ටාචාරය පෝෂණය කිරීමෙහි ලා විශාල බලපෑමක් කර තිබීම ය. වරක් එක් පඬිවරයෙකු පුකාශ කර ඇත්තේ "චීන වැසියන්ට ආගම වූ කලී කෑම මේසයක වූ ආහාර බදුන් වැනි ය" යනුවෙනි (සුමනසිරි හිමි,1999:46). එහි අදහස වන්නේ කෑම මේසයට වාඩි වූ පුද්ගලයෝ කැමති පරිදි ආහාර තෝරා ගැනීම හා පුතිකෙෂ්ප කිරීම මෙන් චීන වැසියෝ ද තම අවශාතාව අනුව සුදුසු ආගම අවස්ථාවට අනුව තීරණය කිරීම ය. මේ නිසා පොදු ජනතාවට ආගම් අතර වෙනසක් නොවී ය. තම අවශාතාව අනුව ඔවුන් වරෙක බෞද්ධ විහාරයකට පිවිසි අතර, තවත් වරෙක කොන්ෆියුසියස් හෝ තාඕ පන්සලකට පිවිසුන හ.

මධා ආසියාව, ඉන්දියාව හරහා බෞද්ධ පොත පත චීන ජනතාව තුළ බුදුදහම පිළිගැනීමට පිටුවහලක් වූ අතර වරින් වර බිහි වූ බෞද්ධ නිකායන් මුළු චීනය පුරාම බුදු දහම වහාප්ත කිරීමට මහත් රුකුලක් විය. විවිධ බෞද්ධ නිකායන් බිහි නොවුනේ නම් ඇතැම් විට රට පුරා බුදු දහම වහාප්ත නොවෙන්නට තිබුණි. කෙසේ වෙතත් බුදු දහම චීනයට හඳුන්වා දීමෙන් පසුව බිහි වූ විවිධ බෞද්ධ නිකායන් සියල්ලක් ම උත්සාහ කළේ චීන ජනතාවට බුදු දහමේ ආභාෂය ලබා දීමටයි. ඒ ඒ යුගවල බිහි වූ නිකායන් අඩු හෝ වැඩි වශයෙන් චීන බුදුදහමට හා චීන සංස්කෘතියට සෘජුවම සම්බන්ධ වූ බව පැහැදිලි කරුණකි.

### ආශිුත ගුන්ථ

ආනන්දහිමි,වැල්ලවත්තේ.,කාන්ගහආරච්චි ටී.බී, (1967).

සංක්ෂිප්ත ලෝක බෞද්ධ සංස්කෘතිය. කරුණාසිංහ කුරු ප්පු තාතායක්කාර පුකාශකයෝ, කොළඹ 14.

ඉලංගසිංහ, මංගල, (1987). ආසියාවේ බෞද්ධ ඉතිහාසය. සරසව් මුදුණාලය.

කාරියවසම්,තිස්ස, (1999). චීන බුදුදහමට පෙරවදනක්. සදීපා පොත්හල.

ගුණවර්ධන, අමරදාස, (2008). මහජන චීනය. රජයේ මුදුණ නීතිගත සංස්ථාව.

ධම්මජෝති හිමි, මැදවච්චියේ, (2012) චීන බෞද්ධ ඉතිහාසය හා සම්පුදාය. එතික පුකාශන.

පඤ්ඤාකිත්ති හිමි, හිරිපිටියේ, (2016). චීනයේ බුදුදහමේ ඉතිහාසය. ඇස්.ගොඩගේ සහ සහෝදරයෝ.

රාජපක්ෂ, ඩී.එම්, (2015). චීන බුදුසමය (ආරම්භය හා විකාශය පිළිබඳ අධායනයක්). දම්සක් පුකාශන.

රේවත හිමි, දොඩම්ගොඩ, (1986). චීන බුදුසමයේ ඉතිහාසය.සදීපා පුකාශන මන්දිරය. වේ මින්, හාව්, (2004). චීනයේ ථෙරවාද බුදුසමය.ලුංහුවා පුකාශන.

සේනාධීර,ඩෙන්සිල්, (2014). චීනයට බුදුදහම හඳුන්වාදීම හා එහි වතාප්තිය.

ආසියාවේ බෞද්ධ සංස්කෘතිය. යසස්ස හිමි,පතහඩුවේ. වීරසේන කේ.ඒ, (සංස්), ආසියාවේ බෞද්ධ සංස්කෘතිය, (294.303). රජයේ මුළුණාලය.

සුමනසිරි හිමි, ගල්ලෑල්ලේ, (1999). චීන බුදුදහම පිළිබඳ ඓතිහාසික අධායනයක්. සී/ස කරුණාරත්න සහ පුතුයෝ.

# **Biographical Note**

S.Nimali Priyangika, is a PhD candidate in School of Literature and Journalism, Sichuan University, PR China. She got her Master degree in Teaching Chinese as a Foreign Language from Chongqing Normal University, PR China in 2014. In 2015 she completed Master of Arts (Linguistics) degree in University of Kelaniya. In 2008 she completed her bachelor degree with first class honors. She is a Lecturer in Chinese Language at Department of Language Skills of Development, Buddhist and Pali University of Sri Lanka since 2016. Her main research areas are the

Teaching Chinese as a foreign Language, the International education of Chinese, textbook compilation in TCFL.

# ඊශෝපනිෂදයෙන් පුකට වන පරමාත්මන්ගේ බලපරාකුමය (ඊශෝපනිෂදයේ පුථම හා ද්වීතීය මන්තුකාරිකා ආශුයෙන්)

Ven. Dr. Ethkandure Sumanasara

#### Abstract

The whole creation is inhabited and enveloped by God. He is also its supporter and sustainer. Creation is an extension or manifestation of Brahman. According to some it is a super imposition. Whatever may be the nature of creation, the Upanishad affirms that Brahman is the Supreme Lord of the Universe and He is responsible for all movements and actions. He has apportioned duties and responsibilities for all beings in creation. The Personality of Godhead is perfect and complete. And because He is completely perfect, all emanations from Him, such as this phenomenal world, are perfectly equipped as a complete whole. Whatever is produced of the complete whole is also complete by itself. And because He is the Complete Whole, even though so many complete units emanate from Him, He remains the complete balance. The Complete Whole, or the Supreme Absolute Truth, is the complete Personality of Godhead. Impersonal Brahman forms an incomplete realization of the Absolute Complete, and so also is the conception of Paramatman, the Supersoul. The Supreme Personality of Godhead is Sat-chit-ananda Vigraha: impersonal Brahman realization is the realization of His Sat, or eternity aspect, and Paramatman, Supersoul realization, is the realization of His Sat and Chit, eternity and knowledge aspects. But realization of the Personality of Godhead is realization of all the transcendental features, Sat. Chit, and Ananda, or bliss. In the Personal concept, this is realized in complete form (Vigraha). And so the Complete Whole is not formless. If He is formless, or if He is less than His creation in any other thing, He cannot be complete. The Complete Whole must have everything, both within our experience and beyond our experience. Otherwise He cannot be complete. In this discussion, we focus upon the descriptions of the self in the Ishopanishad and the solutions it offers for the souls to escape from the mortal world.

**Keyworlds** Upanishad, knowledge, Paramatman, liberation, realization, Supersoul.

### හැඳින්වීම

භාරතීය දර්ශනය නව මාවතකට යොමුකරලීමෙහි ලා උපනිෂද් මගපෙන්වීම අද්වීතීය වූවකි. ඒ අතුරින් ඊශෝපනිෂදයට ද හිමි වන්නේ සුවිශේෂ ස්ථානයකි. මිනිසාගේ සාංසාරික පුවර්තනය (exsisting in the mundene world), මරණය, විමුක්තහාදි සියල්ලක් පුශ්න විෂයෙහි උපතිෂද් දාර්ශනික චින්තනය මගින් යෝජනා කෙරෙන්නේ සිත්ගන්නා සුළු නහාය සිද්ධාන්ත මාලාවකි. හින්දු දර්ශනයෙහි පුමුඛ ඉගැන්වීමක් වන ආත්ම සංකල්පය පුවර්ධනය කෙරෙන ඊශෝපනිෂදයෙහි අන්තර්ගතය යජුර්වේදයෙහි වාජසනේය සංහිතාවෙහි හතළිස් වන පරිඡේදයෙහි දෘශාමාන ය. ''ඊශ'' යන්නෙන් විශ්වාධිපතියා (Lord of the Universe) යන්න ගමාමාන ය. එකී පරමදෙවියා සර්වවාාපී ය. සර්වේශ්වර ය. සර්වතුවර්තී ය. සර්වාධිගෘහිත ය. 'උපනිෂද්' යන්නෙන් පරමදෙවියා එනම් පරමාත්මන් වෙත ළඟාවීමට අප විසින් සම්පූර්ණ කළයුතු කාර්යභාරයන් පිළිබඳ විධිමත්භාවය සහ ආත්මීය විනිර්මුක්තිය සහතික කිරීම අර්ථගුහණය වෙයි. ජාතජන්මියා විසින් ස්වකීය වගකීම සහ වගවීම නිසියාකාරයෙන් අවබෝධ කරගැනීමට මෙන් ම අවිදාහ මාර්ගයේ අඥානත්වයෙන් මිදී ඥානමාර්ගික (path of wisdom) ආලෝකයෙන් බුහ්ම සහවානාව ලද හැකි බව ඊශෝපනිෂදයෙන් අවධෘත ය. යහපත් කියාකාරකම් ශේෂ්ඨ

ය. සතාවාදී බව අතිශේෂ්ඨ ය. ධර්ම, අර්ථ, කාම, මෝකෂ යන චතුර්වර්ගඵල සම්පත්තීන් සාක්ෂාත්කරණය සඳහා පරමාත්මන් (Super Soul) විසින් නිර්දේශිත යුතුකම් ඉටුකිරීම හා පරම දෙවිඳුන්ගේ පුවර්තනය පිළිගත යුතු අතර ජන්මියකුගේ උපත පැවැත්ම විනාශය දෙවිඳුන්ගේ අධිකාරිත්වයෙහි පවතින්නක් බව ඇදහිය යුතු ය. ඊශෝපනිෂදයෙහි අන්තර්ගත වන්නේ කාරිකා 18 ක් වූවත් එකී කාරිකාවන්ගෙන් හින්දුන්ගේ මූලදාර්ශනික මතවාදය මතාව පිළිබිඹු කෙරෙයි. දිවා කේන්දීය ජිවිතයක් ගතකිරීම (leading in a devine centered life) සඳහා එකී අටළොසක් වූ කාරිකා බෙහෙවින් ම සපුාමාණික ය. 'උපනිෂද්' යන්නෙන් සමස්ත විශ්වය අර්ථගුහණය වෙයි. ඒ අනුව සමස්ත විශ්වය ම දිවාමය හා පූජනීය වන්නේ පරමාත්මන් සර්වතුවර්තී ව ඇති හෙයිනි. කෙසේ වෙතත් යමෙක් ස්වකීය සාංසාරික දුඃඛනිමග්න ශරීරයෙන් සදහට විනිර්මුක්තිය ලබන්නට නම් පරමාත්මන්ගේ අභිලේරණය මත කියාත්මක වියයුතු බව ඊශෝපනිෂද් දර්ශනයෙන් කුළුගැන්වෙන මාර්ගඥානයයි. සාමානා සිතකින් අචින්තෙයා වූ ආත්මය පිළිබඳ මූලගුන්ථාගත නාාය සිද්ධාන්ත කුමවේදයන් ඔස්සේ ධාාන වැඩීම හා මනසකින් සන්නද්ධ වීමෙන් සර්වාකාරාවබෝධය සංසාර පුපංචසිද්ධි චකුාවලියෙන් පුතරාවර්තීව සිදුවන භවබන්ධන නිර්බන්ධන කිරීමට ශකාතාව ලැබෙන බව ඊශෝපනිෂදයෙන් අවධාත ය.

## පර්යේෂණ ගැටලුව

හින්දු දර්ශනයෙහි කියැවෙන ජගදාත්මය පරමාත්මන් තමින් ද පුකට ය. එකී පරමාත්මන් අතිසූක්ෂ්ම හා අදවා ස්වරුපී ය. එහෙත් නිර්මිත ලෝකය භෞතිකත්වයෙන් පරිපූර්ණ වූවකි. නිර්මාණයටත් වඩා නිර්මාපකයා හැඩතල විරහිත කල්හි අසහාය බලපරාකුමයක් ඇති පරමාත්මන්ගේ පුවර්තනය පිළිගැනීම ගැටලුකාරී ය. මේ සම්බන්ධයෙන් ඊශෝපනිෂදයෙහි විගුහ වන මතවාදය කවරාකාර ද යන්න විමර්ශනය කිරීම මෙහි ලා ඇති පර්යේෂණ ගැටලුවයි.

### පර්යේෂණ අරමුණු

උක්ත ගැටලුවට පුාමාණික පිළිතුරක් සපයා ගැනීම, ඊශෝපනිෂදයෙහි එන පරමාත්මන්ගේ බලාධිකාරය පිළිබඳ කරුණු විමර්ශනය කරමින් තදාශිත විෂය ඥානය පුවර්ධනය කරගැනීම මෙහි ලා අපේක්ෂිත අභිමතාර්ථයි.

# පර්යේෂණ කුමවේදය

පුස්තුත විෂය කරුණ සම්බන්ධයෙන් ඊශෝපනිෂද් මූලගුන්ථාගත තොරතුරු විමර්ශනය කරමින් සිදු කෙරෙන පර්යේෂණාත්මක අධ්‍යයනයකි.

# පර්යේෂණ කෙෂ්තුය

මෙහි දී ඊශෝපතිෂදයෙන් පුකට වන ආත්මවාදය පුධාන පර්යේෂණ කෙෂ්තුයයි.

#### උපනාහසය

භෞතික ඵලනිෂ්පත්තියෙහි ලා අභෞතික වූ පරම බලාධිකාරී නිර්මාපකයකු තුළ ශකානාවක් පැවතිය හැකි ය.

#### සාකච්ඡාව

දේවත්වයෙහි පෞරුෂය පරිපුර්ණ හා සර්වදර්ශීය ය. උන්වහන්සේ එකී සර්වාකාර පරිපූර්ණත්වය නිසා ම ලෝකය පිළිබඳ ලැබෙන සියලු විකාශයන් පරිපූර්ණ හා පරිශුද්ධභාවයෙන් සමන්විත ය. සම්පූර්ණ සමස්තයෙන් නිර්මාණය වන ඕනෑ ම දෙයක් හුදකලාව ම සම්පූර්ණත්වය ලබයි. දෙවියන් වහන්සේ සමස්තය පිළිබඳ පූර්ණත්වය වන හෙයින් සම්පූර්ණ ඒකක බොහෝමයක් උත් වහන්සේගෙන් ඉස්මතු වුව ද උන් වහන්සේ සම්පූර්ණ ශේෂය ලෙස ම පවතී. සම්පූර්ණත්වය හෙවත් උත්තරීතර, නිරපේක්ෂක සතාය (absolute truth) යනු දේවත්වයෙහි පූර්ණ පෞරුෂයයි. නිරපේක්ෂක බුහ්මන් අංග සම්පූර්ණ අවබෝධයෙන් සියල්ල නිර්මාණය (creation) කරයි. මෙහි ලා පරමාත්මන් සංකල්පය ද මේ සමග විශේෂ වූ දේවත්වයෙහි උත්තරීතර අධිගම පෞරුෂය වන්නේ සත්, චිත්, ආනන්දමය තත්ත්වයයි. සත්, චිත්, ආනන්දමය අධිගමය යනු නිෂ්පුද්ගල (formless) බුන්මාවබෝධයයි. එය පරමාත්මාවබෝධය ම වෙයි. එහි සදාකාලිත්වය යනු දුනුම යන අංශයන් සාක්ෂාත්කරණයයි. මේ අනුව

දේවත්වයෙහි සර්ව පෞරුෂාවබෝධය යනු සත්, චිත් හා ආනත්දයෙන් ප්රිති යන අද්භුත අංගයන් අවබෝධ කරගැනීමයි. පෞද්ගලික ආකල්පය තුළ මෙය ම පූර්ණත්වාවබෝධය බවට පත්වෙයි. මෙනිසා පූර්ණ සියල්ල ස්වරූපතා විරහිත ය. එය එසේ නම් ශුද්ධ දෙවියා ස්වරූපතා හැඩතල විරහිත කල්හි ඔහු ඔහුගේ නිර්මාණයටත් වඩා සුක්ෂම නම් ඔහුට පූර්ණත්වයට පත්විය නොහැකි විය යුතු ය. පූර්ණ සියල්ලෙහි සම්පූර්ණත්වය පැවතිය යුතු ය. එය අපගේ අත්දකීම් අනුභූතිය හා එයින් ඔබ්බට ගිය අතීඥිය පුතාක්ෂ කෙෂ්තුය ද යන උභයාංශය ම අන්තර්ගෘහිත ය. එසේ නැතිනම් දෙවියන්ගේ පූර්ණත්වයක් නොවන්නේ ම ය.

දේවත්වයෙන් පූර්ණ පෞරුෂත්වයට මහත් වූ විභව ශක්තියක් අන්තර්ගුහණය වන අතර එකී සර්වාකාර විභව ශක්තීන් ද දෙවිඳුන් මෙන් ම පරිපූර්ණ වේ. එසේ ම මෙම භෞතිකත්වය (material) ද තමා විසින් ම පූර්ණභාවයට පත් කෙරේ. මූලදවාය විසි හතර ම (24) තාවකාලික විශ්වයෙහි පුකාශනයන් වන අතර නඩත්තුව හා යැපීම සඳහා අවශා සම්පූර්ණ දේ නිෂ්පාදනය කිරීමට සියල්ල නිර්මාණය කොට ඇත. මෙම නඩත්තුව සඳහා වෙනත් කිසිදු ඒකකයක ආධාරයක් අවශා නොවේ. විශ්වයේ එයට ම ආවේණික වූ කාලයක් පවතී. එය පූර්ණ ශක්තියකින් සන්නද්ධ වන අතර විනාශ කරනු ලබන්නේ ද පූර්ණ බලයේ ශක්තිය විසින් ම ය.

ශුදුමය පූර්ණ ජිවී ඒකකයන් සඳහා පූර්ණත්වය සාකෂාත් කිරීමට පූර්ණ පහසුකම් ඇත. සර්වාකාර අසම්පූර්ණතා අත්විඳින්නේ සම්පූර්ණත්වය පිළිබඳ අසම්පූර්ණ දනුම හේතුවෙනි. මිනිස් ජිවන ස්වරූපය යනු සතිමත්භාවයේ පූර්ණ පුකාශනයකි. එය මේ පාරිවර්තනික සංසාරයේ ආත්මභාව අසූ හතර ලක්ෂයක් (84,00000) ක් පරිණාමය (evolution) වීමෙන් ලැබෙන්නකි. පූර්ණ බලශක්තියකින් සමන්විත මේ මනුෂා ජිවිතයෙහි යමෙක් තමාගේ පූර්ණත්වාවබෝධය අවබෝධකර නොගන්නේ නම් ඔහුගේ පූර්ණත්වාවබෝධයට පත්වීමේ අවස්ථාව ඔහුට අහිමි වනු ඇත. පූර්වෝක්තව දක් වූ පරිදි අසහාය වූ සාංසාරික පුවර්තනයට ජන්මියා ඇද වැටෙන්නේ ස්වභාවසිද්ධ චකුය යටතේ ම ය.

අපගේ පුවෘත්තිය සඳහා ස්වභාව ධර්මය විසින් ම නිර්මිත කුමවේදයක් ඇති බව නොදන්නා නිසා ම ස්වභාව ධර්මයේ සම්පත් උපයෝගී කරගනිමින් ඊනියා ජීවිතයක් හා පැටලෙන්නෙමු. මෙම සාවදා සදෝෂ මාර්ගික ජීවිතය මායාවේ වින්දනය වශයෙන් නම් කෙරෙන්නේ ජීවාත්මයට පූර්ණ ශුද්ධාත්මයේ ශක්තියෙන් තොරව ජීවිත ප්රිතිය වින්දනය කළ නොහැකි නිසා ය. නිදසුනක් සලකා බලමු. යම් ශරීරයක් ඇතත් ශරීර හා ආබද්ධව පවතින විට ජිතාක්කල් සම්පූර්ණත්වයෙන් පූරණය වූවකි. එහෙත් එය ශරීරයෙන් ගිළිහුණු විට පූර්ණ සංස්කාරක ශක්තිය නොමැති වන්නාක් මෙනි. මේ අයුරින් ම ජීවාත්ම වන

මිනිසුන්ට ද සම්පූර්ණත්වය ලැබිය හැක්කේ හුදකලා, ඊනියා, මායාකාරී, නිර<sub>7</sub>පණ සහිත වින්දනාත්මක ලෝකයක අතරමං වීමෙන් නොව සම්පූර්ණ බලසහිත මහාදෙවිඳුන් හා නිරන්තර සහබද්ධතාවට පත්වීමෙනි. මිනිස් ජීවිතයේ පූර්ණත්වයේ බලය අවබෝධ කරගත හැක්කේ ස්වකීය ජීවිතය ශුද්ධාත්මයාණන් විසින් පවරන ලද කාර්යාවලියෙහි නියුක්ත කරවා සිටින විට ම ය. මේ ලෝකයේ සමාජ, දේශපාලනික, වාර්ගික, අන්තර්ජාතික හෝ ගුහලෝක අතර හෝ වේවා පූර්ණත්වයක් රඳා පවතින්නේ මහාපෞරුෂත්වය කෙරෙහි භක්තිය තිබෙන තුරු පමණි. එසේ නැතිනම් ඒ සියලු ස්ථාන බලරහිත වුවක් වෙයි. උක්ත චතුර්විධ අංශයන්හි පවා මහාපූර්ණාත්මය හා සම්බන්ධතා පවත්වමින් කියාත්මක වීමේ දී එකී සියලු අංශ මහාශක්තිය මෙන් ම පූර්ණ බලාධිකාරයකින් සමන්විත වේ. ඒ සර්වාකාර, සර්වතුවර්තී, සර්වවාාපී, සර්වදර්ශී පරමාත්මන්ගේ බලශක්තිය ම ය.

පුථම මන්තු කාරිකා විමර්ශන

''ඊශාවශාමිදං සර්වං

යත්කිඤ්ච ජගතා ජගත්

තේන තෳක්තේන භුඤ්ජිතා

මාගුධ: කසාාස්විද් ධනම්'' (ඊශෝපනිෂද්: 1988: මන්තුකාරිකා 01).

"මේ විශ්වයේ චලනය වන ඕනෑම වස්තුවක දෙවියන් වහන්සේ වාසය කරති. එබැවින් අත්හැරීමෙන් පමණක් සියල්ල භුක්ති විඳගන්න. අන් අයට අයිති වස්තූන්ට ආශා නොකරන්න''

වෛදික ඥානය සාවදා වන්නේ එය මහාදෙවිඳුන්ගෙන් පටන්ගෙන ආධාාත්මික, අනුපුාප්තිකයන්ගෙන් පරිපූර්ණ විනය මාර්ගය පළුදුවීම හේතුවෙනි. වෛදික ඥානය අද්භුත වූ පුභවයන්ගෙන් ලැබෙන අතර පුාග් වචනය කථා කළේ මහාදෙවිඳුන් විසිනි. එසේ කථා කළ පුාග් වචනය ''අපෘශාව' යනුවෙන් හැඳින්වේ. එනම් ලෞකික ලෝකයේ කිසිවකු විසින් පුකාශ නොකරන ලද්දකි යනුයි. ලෞකික ලෝකයේ මිනිස් ජිවියකුට පුධාන දුර්වලතා 4 ක් ඇත.

- 1. ඔහු සාවදා දෑ සිදු කිරීම. (Commit mistakes)
- 2. ඔහුගේ මායාකාරී චරණය (Being illusion)
- 3. ඔහු අන් අයව රවටා ගැනීමට යක්න දැරීම (Trying to Cheat others)
- 4. අසම්පූර්ණ සංවේදීතාවක් වීම (Having inperfect sense)

(රේවත හිමි: 2009: 219: පිටුව)

මෙකී අසම්පූර්ණතා හෙවත් දූර්වලතාවට

මහාශුද්ධාත්මයාණන්ට පූර්ණ වශයෙන් පිළිතුරු දිය නොහැකි ය. චේදයන් ද එයට මාර්ගය නොදනී. චෛදික ඥානය පුථමයෙන් ම බුහ්මන්ගේ හදවතට ලබාදෙන ලදි. බුහ්මන් යනු පුථමයෙන් ම විශ්වයේ පහළ වූ ජන්මියා වූ අතර ඔහු විසින් ඔහුගේ පුතුයන්ට හා ගෝලයන්ට එකී චේදඥානය ලබාදෙන ලදි. පූර්ණ අසහාය බලයකින් යුත් පුථම පුාතුර්භුත ශුද්ධාත්ම බුහ්මන් ලෝකයේ පවතින කිසිදු නීතියකට හෝ දුවාාත්මක බන්ධනයක නාාය මගින් මෙහෙයවිය නොහැකි ය. ජිවාජිව සියල්ල ස්වභාව ධර්මයේ නීතිය මගින් පාලනය වන අතර අවසානයේ දී ඒ සියලු නීතිය හෝ පාලන ශක්තීන් වන්නේ ද පුථම පුාදුර්භුත වූ බුහ්මන් ම ය. මෙලෙස සාකච්ඡා කෙරෙන ''ඊශෝපනිෂදය'' යජුර්වේදයේ කොටසක් වන අතර, විශ්වයේ පවතින සර්වශක්ති හිමිකාරිත්වය පිළිබඳ තොරතුරු සියල්ල එහි අන්තර්ගත ය.

භගවද්ගීතාවෙහි හත්වන පරිච්ඡේදයෙහි ''පරා'' හා ''අපරාපුකෘති'' යන කරුණු සාකච්ඡා කෙරෙන තැන උක්ත කාරණා පිළිබඳ සනාථ වෙයි. ස්වභාව ධර්මය සහ පෘථිවිය, ගින්න, ජලය, වාතය, අහස, මනස, බුද්ධිය සහ මෝහය යන සියල්ල පහත් තත්ත්වයන්ට අයත් බව දැක්වෙයි. ඒවා ශුද්ධාත්මයාණන්ගේ දුවාමය ශක්තීන් වන අතර අවසානයෙහි දී ඔහු විසින් පවත්නා සියල්ලෙහි පාලක බලපරාකුමය හෝ ශක්තිය බවට පත් වේ. විශ්වයේ ''පරා'' හෝ ''අපරාපුකෘතියට'' අයත් නොවන කිසිවක් නොමැත. එබැවින් සෑම දෙයක් ම උත්තරීතර දෙවිඳුන්ගේ බලාධිකාරිය යටතේ පවතී. ඊශෝපනිෂදයෙහි කියැවෙන මෙකී අදහස පහත භගවද්ගීතාවෙන් ද ස්ථුට කෙරේ.

''එතද් යෝනීනි භූතානි සර්වාණීතුපුපධාරය අහං කෘත්ස්නසෳ ජගතඃ පුභවඃ පුලයස්තථා''

(භගවද්ගීතා: 1997: පරි: 07: ශ්ලෝක 06).

එයින් කියැවෙන්නේ නිර්මාණය කරන ලද ජීවීන්හූ ස්වභාවයන් දෙකක් උත්පත්ති ස්ථාන කරගන්නා බවයි. මේ ලෝකයේ භෞතික හා ආධානත්මික වූ මේ සියල්ලෙහි පුභවය මෙන් ම විනාශය ද මා බව (පරමාත්මන් බව) නියත වශයෙන් දත යුතු ය යනුයි.

උක්ත ඊශෝපනිෂද් කාරිකාර්ථය අනුව උත්තරීතර තැනැත්තාට හෙවත් පරබුහ්මන්හට සම්පූර්ණත්වය ලබා ස්වකීය අසහාය විවිධ බලශක්ති ආධාරයෙන් සියල්ල සංස්කරණය කිරීමේ ශකාතාවක් ඇත. උත්තරීතරහාවය බොහෝවිට ගින්න හා සසඳා ඇත. කාබනික සහ අකාබනික සියල්ල ගින්නෙහි තාපය හා ආලෝකය සමග සැසඳේ. ගින්නෙන් තාපය හා ආලෝක ස්වරූපයෙන් බෙදාහරින අතර බුහ්මන් ස්වකීය ශක්තිය විවිධාකාරයෙන් බෙදාහරියි. ඔහු සෑමදෙයක ම අවසාන පාලකයා, තිරසාර හා ඒකාධිපතියා වශයෙන් කටයුතු කරයි. ඔහු සර්ව ශකාතාවන්ගෙන් පරිපූර්ණ ය. සර්වඥ මෙන් ම සෑම කෙනකුගේ ම පුතිලාභියා වන අතර බලය, ධනය, කීර්තිය, අලංකාරය හා පුතිකෙෂ්ප කිරීම ඔහුට ම අයත් කාර්යභාර වෙයි.

මේ හේතුවෙන් බුහ්මන් හෙවත් පරමාත්මන් හැර වෙන කිසිවෙක් කිසි ම දෙයක හිමිකරුවාණන් නොවන බව ඥානය ඇති කරගත යුතු ය. උදාහරණයක් සැලකුවහොත් ගවයා කිරි ලබාදෙයි. එහෙත් ඈ කිරි පානය නොකරයි. ඒ ඇගේ කිරි මිනිසා සඳහා වෙන්කර ඇති හෙයිනි. ගවයා තණකොළ හා පිදුරු අනුභව කරන නමුත් උගේ ම කිරි කරන්නේ නැත. පරමාත්ම දෙවිඳුන්ගේ බලපරාකුමය මෙපරිදිම විධිවිධානයට ලක් වේ. උත්වහන්සේ විසින් අප වෙත කාරුණිකව වෙන්කර ඇති දේවල් පිළිබඳ අප සෑහීමකට පත්විය යුතු ය. අප සන්තකයෙහි ඇති දෑ ද සැබැවින් ම අයිති කාහට ද කියා අප සෑමවිට ම ස්මරණය කළයුතු ය. මෙහි ලා නිදර්ශනයක් සළකා බලමු. පස, දව, ගල්, යකඩ, සිමෙන්ති සහ තවත් බොහෝ දේවලින් සෑදී ඇති අපගේ වාසස්ථානය ගැන සතිමත් වන්න. ඊශෝපනිෂද් දර්ශනානුගතව කල්පනා කරන්නේ නම් ඉහත සඳහන් කළ ගොඩනැගිල්ලට සම්බන්ධ කිසි ම දුවායක් අපට තනිව ම නිෂ්පාදනය කළ නොහැකි ය. අපගේ ශුමබලය අනුව එකී දුවා ගෙන එකට එකතු කොට විවිධ හැඩතල බවට පරිවර්තනය කළ හැකි ය. යම් දෙයක් නිෂ්පාදනය කිරීමට වෙහෙස මහන්සි වී වැඩ කළ පමණින් කම්කරුවකුට එහි හිමිකරුවා යැයි කියාගත නොහැකි මෙනි.

වර්තමාන සමාජයේ කම්කරුවන් හා ධනපතීන් අතර මෙය ජනපිය පුශ්නයක් බවට පත්ව ඇත. මෙය සාමානා දේශීය සමාජයට පමණක් නොව ජාතෳන්තරයට ද මහා පුශ්නයක් වී ඇති හෙයින් ලෝකය මහා අනතුරක එළිපත්තේ පවතියි. මිනිසා එකිනෙකා අතර කලහ කරගත්තේ උක්ත ගැටලුව හේතුවෙනි. ඊශෝපනිෂද් දර්ශනයෙන් අශුැතයන්ට (unhearders) උපදෙස් ලබාදිය නොහැකි ය. එහෙත් ආධාාත්මික මහාශුද්ධෝත්තමයාණන්ට භක්ති පූජා දේවපණිවිඩ පවත්වත්තත්හට ස්වරූපයෙන් ආචාර්යවරුන්ගේ මාර්ගයෙන් අදාළ උපදෙස් ලබාදිය හැකි ය. ''කිසිවකු දුවාමය දේ ගැන කලහ නොකළ යුතු ය. දෙවිඳුන් දයාවෙන් ඔහුට ලැබෙන වරපුසාදවලින් ජන්මියා සෑහීමකට පත්විය යුතු ය. තාවකාලික වූ ද, සමිඳාණන්හට අයත් වූ ලෝකයෙහි පවතින්නේ ජීව-අජීව යමක් පිළිබඳ ව යමෙක් ස්වභාව ධර්මයෙහි සම්පත්හි කියා ගන්නේ නම් එතැන කිසිදු සම්පතක් රකෙන්නේ නැත". හුදෙක් දේශපාලනික හෝ ධන බලයෙන් හෝ කොමියුනිස්වාදය පරාජය කළ නොහැකි ය. උත්තරීතර දේවත්වයෙහි පෞරුෂය ඔවුහු හඳුනා නොගන්නේ නම් ඔවුන්ගේ යැයි කියනු ලබන සියලු සම්පත්තීන් සොරකම් කරනු ලබන අතර ඔවුන් ද ස්වාභාවික ධර්මනීතිය යටතේ දණ්ඩනයට පමුණුවනු ලැබෙති. බෝම්බයක් අතැති ධනපතියා මෙන් ම කොමියුනිස්වාදියා ද උත්තරීතර දෙවිඳුන්ගේ හිමිකාරිත්වය අවබෝධ නොකරන්නේ නම් අවසානයේ දී දෙදෙනා ම විනාශ වී යනු නොඅනුමාන ය. එනිසා තමාව ගලවා ගැනීමටත් ලෝකයට සාමය උදා

කිරීමට නම් මේ ඊශෝපතිෂද්හි එන නාාය ධර්මයන් අනුගමනය කළයුතු බව අවධාරණය කෙරේ.

මිනිසුන්ගේ කියා පටිපාටිය විය යුත්තේ සතුන් මෙන් පොරකෑම හෝ යටපත් කිරීම හෝ නොවේ. මිනිසා මිනිස් ජීවිතයෙහි මහර්ඝත්වයට පත්වීමටත් ජීවත ඉලක්ක හඳුනා ගැනීමටත් ස්වකීය බුද්ධිය මෙහෙයවිය යුතු ය. සැබවින් ම වේදඥානය තිරිසනුන්ට නොව මිනිසුන් සඳහා ම පවතින්නකි. තිරිසනකුට ආහාර සඳහා තවෙකෙක් මරාදුමිය හැකි නමුත් එහිදී පාපය ගැටලුවක් නොවේ. එහෙත් මිනිසා පාලනය කළ නොහැකි රස තෘෂ්ණාව නිසා ස්වකීය ආහාරය සඳහා සතකු ඝාතනය කළහොත් ස්වභාව ධර්මයේ නීතිය ඛණ්ඩනය කිරීමේ වරදට ඔහු හසුවන අතර ඒ අනුව දඬුවම් ද ලැබෙනු ඇත. තිරිසනකුට අදාළ කළ නොහැකි මිනිස් වර්ගයාට ම ආවේණික වූ ජීවන පුතිපදාවක් ඇත. කොටියෙක් බත්, තිරිඟු හෝ එළකිරි ආහාරයට නොගන්නේ මාංසභඎයකු වන හෙයිනි. නිර්මාංසික හෝ අනිර්මාංසික බොහෝ සතුන් ලෝකයේ සිටින නමුත් ඔවුන්ගේ කුමවේදයට අනුව ජීවත් වීමට ස්වභාව ධර්මයේ කිසිවක් උල්ලංඝනය නොකරන්නේ නම් ඒ සියල්ල පරමාත්මන්ගේ අභිරුචිය අනුව සැකසී ඇති බව ඊශෝපනිෂද් දර්ශනයට අනුව කල්පනා කළ හැකි ය. ජිවීන් අතර සිවුපාවුන්, පක්ෂීන්, උරගයන්, වැනි සත්ත්ව කොට්ටාශ විසින් පිළිපැදිය යුතු පුතිඥා මාර්ගයක් (a path of oath) ඇත. එහෙත් එකී සතුන් සම්බන්ධයෙන් පාපය

පිළිබඳ පුශ්නයක් මතු නොවන්නේ වේදඥානය එකී සතුන් සඳහා නොව මිනිසා සඳහා ම බලපවත්නා බැවිනි. මෙනිසා මිනිස් ජීවිතය මහා වගකීම් සම්භාරයක් මගින් ආරකෂා කෙරෙන බව ද අවධෘත ය.

නිර්මාංසක වූව ද අනෙක් නීති රීති ඛණ්ඩනය කිරීම ද ඊශෝපනිශදයෙහි අනුමත මාර්ගඥානය නොවේ. එළවළුවලට ද ජිවයක් ඇත. එක් ජිවයක් යනු තවත් ජිවයක පෝෂණය සඳහා නිර්මාණය වී පවතින්නකි. ඒ ස්වභාවධර්ම නියමයයි. දෘඪ නිර්මාංසිකභාවය පිළිබඳ කෙනෙක් ආඩම්බර විය යුතු නොවේ. පුධානතම වහා කළයුතු කාර්ය විය යුත්තේ පරමාත්මන් අවබෝධ කරගැනීමයි. එකී මහා දෙවිඳුන් හඳුනා ගැනීමට තිරිසනාට දියුණු පුඥාවක් නොමැත. එනමුත් දියුණු පුඥාවක් ඇති මිනිසාට ඊශෝපනිෂද් වැනි වෛදික ඥානයක් (a Vedic knowledge) උපයෝගි කරගෙන ස්වභාව ධර්මයේ නීතිය හඳුනාගෙන තමාගේ ආරකෂාව ද ඇතිකර ගනිමින් සරුසාර තත්ත්වයකට ගමන් කළ හැකි බව පුකාශ කළ යුතු ය. මිනිසා විසින් වේදාන්තඥානය පදනම් කරගනිමින් කියා නොකරන්නනේ නම් ඔහුගේ ජීවිතය මහා අවදානම් සහගත ය. මෙනිසා මිනිසා විසින් පුථමයෙන් ම සර්වබලාධිකාරී දෙවිඳුන්ගේ බලපරාකුමය අවබෝධ කරගත යුතු ම ය. මිනිසා විසින් තමා සතු සෑම දෙයක් ම සර්වබලධාරී දෙවිඳුන් වෙත කැප කළයුතු වන අතර ශේෂ වන්නක් පමණක් පරිහරණය හෝ භුක්ති විඳීම කළ යුතු

ය. ඔහු සෑම විට ම දෙවිඳුන් වෙත භක්තිවත්ත විය යුතු ය. එසේ කිරීමෙන් ඔහුට ඔහුගේ රාජකාරිය මැනවින් සිදුකිරීමට වරම් ලැබෙනු ඇත. භගවද්ශීතාවට අනුව පැහැදිලිව ම පුකාශ කොට ඇත්තේ පරිශුද්ධ දෑත් ඇත්තන්ගේ දෑතින් පමණක් දෙවිඳුන් පූජා භාරගන්නා බව ය. එබැවින් මිනිසා නිර්මාංසභක්ෂක විය යුතු බව අවධාරණය කෙරේ. එහෙත් එය ම පමණක් සපුමාණ නොවේ. දෙවිඳුන් වෙත ඒකාන්තයෙන් ම භක්තිවන්තයකු විය යුතු ය. තවද උපයාගත් දෙය දෙවිඳුන් වෙත පූජාකොට ''පුසාදම්'' හෙවත් ශේෂ වන්න අනුභව කළයුතු වන අතර එසේ නොකරන්නා විඳවීම්වලට ලක්වන අතර මහාදුංඛ දෞර්මනසායනට මුහුණ දෙන බව ද ඊශෝපනිශද්හි කියැවේ.

පාපමූලය වන්නේ ස්වභාව ධර්ම නීතියට අවතත නොවීම සහ දෙවිඳුන්ගේ හිමිකාරිත්වය අවබෝධ නොකිරීමයි. එසේ ස්වභාව ධර්මයේ නීතියට අවතත නොවීම නැතහොත් පරමාත්මන් දෙවිඳුන්ගේ ආඥාවලට අවතත නොවීමෙන් මිනිසාහට මහත් වූ විනාශයන්ට මුහුණ දෙන්නට සිදු වේ. අනෙක් අතට යමෙක් ස්වභාව ධර්ම නීතියෙහි අවබෝධය සහිතව සංයත ජීවිත ගතකරමින් දෙවිඳුන්ගේ ආඥාවන්ට අවතත වන්නේ ද එමගින් ම එකී ජන්මියාට බුහ්මසහවාතාව ලැබීමට මාර්ගය විවර වන්නේ ය. මේ අනුව ඊශෝපනිෂදයෙහි පුථම කාරිකාවට අදාළ සර්වාකාර විෂය පථයන් විමර්ශනයෙන් මුඛා කාර්ණාද්වයක් මතුකර ගත හැකි ය:-

1 ආත්මීය ගවේෂණය (self discovery)

2 දේව සහවානාවේ චාරිකාව (journey of into the abode of God).

ද්වීතීය කාරිකා විමර්ශනය
''කුර්වාන් නේවේහ කර්මාණී
ජිජිවිශේ ශතං සමා:
ඒවං ත්වයි නානාපෙරිතෝස්ති
න කර්මා ලිපාතේ නරේ''
(ඊශෝපතිෂද්: 1988: මන්තුකාරිකා 02).

"වසර සියයක් මෙලොව ජීවත් වත්තකුට සැබවින් ම කර්ම සිදු කිරීමෙන් ස්වකීය අභිමතාර්ථය සඵල කරගත හැකි ය. මොලොව දීර්ඝ කාලයක් ජීවත් වීමට නම් ශුද්ධ කර්මයන් හි ඇලී ගැලී ජීවත් වීම හැර විකල්පයක් නොමැත" කිසිවකු විසින් මරණය අපේක්ෂා නොකෙරේ. ඔහුගේ කල්පනාව වන්නේ හැකිතාක් ජීවත් වන්නට ය. මෙම ස්වභාවය තනි තනිව පුජාව, සමාජය, ජාතිය හෝ කුලය තුළ සාමූහික වශයෙන් දැකිය හැකි ය. සෑම කෙනකු තුළ ම ජීවත් වීමට මහා අරගලයක් පවතින අතර වේදයට අනුව එය සාමානය ස්වරූපයක් බව පැවසේ. ජීවියා ස්වභාවයෙන් ම ස්වාභාවික ය. එහෙත් දුවාමය බන්ධනය

නිසා ශරීරයකින් ශරීරයකට ගමන් කිරීමට සිදුවේ. මෙම ආත්මයේ සම්පේෂණයක් කියාවලිය වශයෙන් අර්ථගුහණය කෙරේ. මෙකී සම්පේෂණ බන්ධනය ''කර්ම බන්ධනය'' නැතහොත් තමාගේ ඉදිරි කාර්යයන්හි සහබද්ධතාවන් ලෙස කල්පනා කෙරේ. උපන් ජන්මියාට ස්වකීය ජිවනෝපාය සඳහා යම් යම් කාර්යයන්හි නිරතවන්නට සිදුවේ. එය ලෝක ස්වභාවයයි. ස්වභාව ධර්මය විසින් පවරණ ලද කාර්යභාරයන් ඉටුකිරීමට කටයුතු නොකරන්නේ නම් එවැන්නවුන්හට පුනරාවර්තීව සාංසාරික භවබන්ධනයන්ට ලක්වීමට සිදුවේ. පුනර්ජන්මය හා මරණය සාංසාරික ජීවිතයෙහි මනුෂා වුවත් නොවුවත් පොදු ධර්මතාවකි. සාංසාරික පුවර්තනයෙහි දී මනුෂා උපතට පැමිණීම ආශීර්වාදයක් වන අතර එකී අවස්ථාව කර්ම බන්ධන නිර්බන්ධනය කිරීමට කදිම අවස්ථාවකි. විද්වතුන්ගේ විභජනයන්ට අනුව එහි ලා පුකාශිත කර්ම තින්වාකාර ය:-

- 1 කර්ම Karma
- 2 අකර්ම- Akarma
- 3 විකර්ම Vikarma (Barua: 1935: 176pg).
- මේ සම්බන්ධයෙන් බොහෝ කරුණු භගවද්ශීතාවෙහි ද පැහැදිලිව ම අවධාරණය කොට ඇත. හින්දු ආගමික මූලගුන්ථයන්හි පැහැදිලිව විගුහ කොට ඇති පරිදි යුතුකම් ඉටුකිරීමේ අභිපායයෙන් කෙරෙන කිුයාවන් ''ක**ර්**ම'' නම්

වේ. උපත හා විපත නැවැත්වීමේ ආධානශයෙන් සිදු කරන කියාවන් ''අකර්ම'' වශයෙන් ද නිදහස අනිසි ලෙස භාවිත කරමින් ජීවිතය අඳුරට ඇද දමන ස්වරූපයෙන් සිදු කරනු ලබන කිුයාවන් ''විකර්ම'' නමින් ද අවධෘත ය. මෙකී තිත්වාකාර කර්ම විභජනයන්ගෙන් සාංසාරික භවබන්ධනයන් නාශනය කිරීමට හේතුවන කර්ම මාර්ගය ඥානවන්තයා විසින් තෝරාගනු ඒකාන්ත ය. සාමානා මිනිසුන්ට නම් අවශා වන්නේ පිළිගැනීමක් ලැබෙන, ජීවිතය උත්තුංග තලයකට පමුණුවන, ගෞරවයක් ලැබෙන මෙන් ම දිවාලෝකාදියෙහි වාසස්ථාන ගැනීමට හේතුවන කර්ම කිරීම නමුත් ඥානවන්තයා ස්වකීය කිුයාදාමයන් ඉලක්කගත කරන්නේ සංස්කරණ කිුයාවලිය නැවැත්මට හේතු වන පුතිපත්තියක් වෙත ම ය. ඥානවන්තයාගේ ආකල්පය කෘෂ්ණ හෝ ශුක්ල යන කර්මද්වයෙන් ම දුවාාත්මක ලෝකයේ විවිධ සිද්ධි පුපංචයන්ට ආබද්ධ වන බවයි. මෙනිසා එවැන්නන් විසින් සාංසාරික බන්ධන විනිර්මුක්තතාව ම අපේඎ කරනු ලැබේ. ඊශෝපනිශදය විසින් ද අපේඎ කෙරෙන්නේ එබඳු පුඥාවන්තයන්ගේ පුතිපදාව ම ය.

මෙසේ ඊශෝපනිෂද්හි ද්වීතීය කාරිකාවෙන් කියැවෙන කර්ම කිුයා පුතිපදාව මූලික වශයෙන් විගුහ වී ඇත්තේ භගවද්ගීතාවෙහි ය. ඊශෝපනිෂද් යනු ද එනිසා ම භාවිත නමකි. ඇතැම්විට එකී කරුණු විමසා බැලීමෙන් සර්වෞපනිෂද් සාරය භගවද්ගීතාවෙහි අන්තර්ගත බව

## Journal of Language Studies

සිතන්නට තරම් සාධාරණ සාධක හමු වේ. භගවද්ගීතාවට අනුව පරමාත්මන්ගේ ඉගැන්වීම වන්නේ වේදයේ දක්වා ඇති කර්ම මාර්ගයෙන් පිට නොඑසේනම් තමා වෙත පැවරී ඇති යුතුකම් ආදිය මගහැර ''අකර්ම'' සිදුකරමින් නිෂ්කර්මභාවයට පත්වීමට ශකානාවක් නොමැති බවයි. වෛදික ඥානමාර්ගික පුතිපදාවට අනුව මිනිස් කියාත්මක ශක්තිය නියාමනය කළ හැකි අතර එමගින් උත්තරීතර පුද්ගලයන්ගේ බලපරාකුමය අවබෝධ කරගත හැකි ය. යමකු විසින් පරමාත්මන්ගේ බලපරාකුමය අවබෝධ කරගත් විට ඔහු නිසි නියම ධනාත්මක ඥානයේ හිමිකරුවකු වී ඇති බව දත යුතු ය. මෙකී ධනාත්මක තත්ත්වාධිගමයට පත් යමෙක් පැමිණි විට ඔහු අතින් තෘෂ්ණා අවිදාහ හෝ යහපතට හානිවන අඥේයමාර්ගික කර්ම නැතිනම් සාංසාරික දුඃඛතාවන්ට මුහුණපාන කර්ම සිදු වන්නේ නැත. කෙසේ වෙතත් කර්ම කිුයාදාමයේ එකී අදහස පිළිබඳ භගවද්ගීතාවේහි එන පහත අදහස ද මෙහි ලා පුස්තෝචිත ය:-

"නහි කශ්චිත් ඤණමපි ජාතු තිෂ්ඨතෳකර්මකෘත් කාර්යතේ හෘවශඃ කර්ම

සර්ව: පුකෘතිජෛර්ගුණෙ:"

(භගවද්ගීතා: 1997: පරි: 03: ශ්ලෝක 05).

භෞතික ස්වභාව ගුණයෙන් තමන් විසින් අත්කරගෙන ඇති ගුණයන්ට අනුව අසරණ ලෙස කියා කිරීමට සෑම කෙනකුට ම අනිවාර්යයෙන් සිදු වේ. එබැවින් කිසිවිටෙක මොහොතකටවත් යම් කිුයාවක් නොකොට සිටීමට කිසිවකුවත් හැකි නොවේ ය යනු එකී ශ්ලෝකාර්ථයයි. සත්ත්වයාහට ශරීර කුඩුවක් තුළ ජීවත් වීම පුශ්නයක් නොවේ. ආත්මයේ ස්වභාවය නම් නිරන්තරයෙන් කියාත්මක වීමයි. ජිවාත්මය (Living entity) නොමැතිව දුවාමය ශරීරය චලනය කිරීමට නොහැකි ය. ශරීරය යනු ජිවාත්මය විසින් කියා කරවිය යුතු මළ වාහනයක් වැනි ය. ජිවාත්මය කිුයාශීලී ය. එය මොහොතකටවත් අකර්මණාව නොසිටියි. එබැවින් එය කෘෂ්ණානුස්මෘති විඥානමය යහපත් කියාවල යෙදවිය යුතු බව අවධාත ය. එසේ නොකළ හොත් මායාකාරී කියාවේගය විසින් නියම කරනු ලබන කියාවල නිරත වනු ඇත. භෞතික කියාවේගය සමග ස්පර්ශවීම හේතුවෙන් ජීවාත්මය භෞතික ස්වභාව ගුණ ඇති කර ගනියි. එබැවින් ඒ ගුණයන්ගෙන් ආත්මය පරිශුද්ධ කිරීම සඳහා වේද ශාස්තුවිධිවලින් (Vedic injunction) නියම කොට ඇති කාර්යයන්හි යෙදවීම අවශා වන බව මෙහි ලා උක්ත ඊශෝපනිෂද් කාරිකාර්ථයට සමගාමීව යමින් අවධාරණය කෙරෙන විශේෂාර්ථයයි.

උක්ත කරුණු විමර්ශනයෙන් පුකට වන්නේ පරමාත්මන් වෙනුවෙන් කැප වෙනවා මිසක මිනිසා විසින් කළයුතු අනා වූ විකල්ප කියාදාමයන් නොවන බවයි. එය එසේ වුවත් ජීවිතයේ එකවර ම පරමාත්මන් කෙරෙහි භක්තිමත්ව විසීම තරමක් අපහසු කාර්යයකි. එසේ වන්නේ ස්වකීය ජිවාත්මය කොන්දේසි සහගතව පවතින බැවිනි. මෙනිසා විටෙක එකී ආත්මයේ සංවේදී තෘප්තිය සඳහා ඤණික හෝ දීර්ඝකාලීන කිුයා සිදුකරලන්නට ජන්මියාට සිදු වේ. සාමානා කෙනකුට ස්වකීය සන්තානගත මනෝභාවයන් (psychological states) අනුව කියාත්මක වීමේදී තම වර්ගයා, ජාතිය, කුලය, ගෝතුය, තත්ත්වය ආදිය ගැන උපකල්පනයන් සහිතව කියාත්මක වන්නට සිදුවන අවස්ථා ද ඇත. මෙවැනි ස්වරූපතා නිසැක වශයෙන් ම කර්ම සංස්කරණය සම්බන්ධයෙන් සහබද්ධ ය. කර්මයන්ට බන්ධිතව යමෙක් කිුිිියා කරන්නේ නම් ඊශෝපනිෂද්හි එන වෛදිකඥානමාර්ගික උපදේශය වන්නේ එයට පරමාත්මන් හෙවත් ශුද්ධාත්මන් මුල්කොට ස්මරණය කරමින් සිදු කරන ලෙස ය. එපරිදි මහාදෙවිඳුන් මුල්කර ගනිමින් සාමානා කෙනකුගේ ගති ලඤණ සහිත ව එනම් පරාර්ථකාමී, සමාජවාදී, කුලවාදී සහ ජාතිවාදී ලෙස කටයුතු කළ ද වරදක් නොවන්නා සේ ම එය හානිකර ද නොවේ. පූර්වෝක්ත පරිදි මහාබුහ්මන් හෝ ශුද්ධාත්මන් කේන්දුගත කරමින් කටයුතු කිරීමේදී ඒ සම්බන්ධයෙන් වන තක්සේරුව (valuation) භගවද්ගීතාවෙහි විශූහ කොට

ඇත. එවිට මහාවාහසනයකින් යම් කොටසක් හෝ වළක්වාගත හැකි බව ද පෙන්වා දෙයි.

ජීවිතයෙහි විශාලතම අන්තරාය වන්නේ උපත හා මරණය යන චකුාවලියට පුනරාවර්තී ව පතිතවීම ය. යම්හෙයකින් කෙනකු වෙතින් මිනිස් ආත්මභාවයෙන් ලබාදුන් තාහශ්ලී ධනාත්මක ස්වභාවය මගහැර නිෂ්පයෝජනව සංසාර චකුයට පතිත වේනම් එය මහා අභාගාවන්ත තත්ත්වයකි. එතෙකුදු වුවත් එය අඥානයාට අවබෝධ නොහැක්කකි. මේනිසා ඊශෝපනිෂද් උපදේශය වන්නේ අපගේ ශක්තිය ''ඊශාවශා³'' හෙවත් ශුද්ධාත්මය තුළ කියාත්මක කරන ලෙස ය. එවිට දීර්ඝ කාලයක් උත්තුංග ජීවිතලාභය ලැබීමට මාර්ගය විවර වෙයි. එසේ පරිශුද්ධතාවන් අපේඤා නොකොට වර්ෂ සියගණනක් ජීවත් වුව ද එය අර්ථශූනා වන්නේ වර්ෂ දහස් ගණනක් පවතින මහාවනස්පති වෘකුයක් මෙන් වන හෙයිනි. වෘකුෂයක් මෙන් ජීවත් වීම, ලස්සන සුනඛයන් වැනි දරුවන් බිහි කිරීම, ඔටුවන් මෙන් විශාල පුමාණයක් ආහාර ගැනීම වැනි කිුයාදාමයන් නිෂ්ඵල ය. සමාජවාදී දුවැන්තයකු එහෙත් පරමාත්මන් කෙරෙහි සහබද්ධතාවකින් තොරව ජිවත් වීමට වඩා දෙවියන් කෙරෙහි ආකල්ප ඇති ව ජීවත් වන අනතිමානි සරල ජීවිතය ශේෂ්ඨ වෙයි.

#### නිගමනය

ඊශෝපනිෂද්හි සඳහන් ආකාරයට පරෝපකාරී වැනි කියාකාරකම් පරමාත්මන් හෙවත් පුරුෂෝත්තමයාණන් (Supreme person) තුළ කියාත්මක වන විට ඒ සෑම එකක් ම භගවද්ගීතාවෙහි නිර්දේශ කොට ඇති පරිදි කර්ම යෝගයේ ස්වභාවයට සදෘශ ය. උත්පත්ති විපත්ති බහුල සංසාර චකීය සිද්ධි පුපඤ්චයෙහි අන්තරායන්ට එරෙහිව කියාත්මක වන්නට එහි ආරකෂා සංවිධානය සහතික කෙරෙයි. මෙපරිදි දේවකේන්දීය කියාකාරකම්වලින් අර්ධයක් සම්පූර්ණ කළ ද එය යහපත පිණිස පවතියි. එයට හේතු වන්නේ ආයතීභවයෙහි පවා මිනිස්භවය සුරක්ෂිත කෙරෙන හෙයිනි. මෙසේ ජන්මියාට විමුක්ති මාර්ගයෙහි නවා චිරස්ථායී (permanent) පුවර්ධනය කරගැන්මෙහි ලා තවත් අවස්ථාවක් හමුවීම එහි ඇති සුවිශේෂී වාසිදායක ස්වභාවයයි. භෞතික, අභෞතික හෝ ආධානත්මික වේවා බලය, රූපශෝභාව, ඓශ්චර්යය දක්වන සර්වාකාර විස්මය ජනක සර්ව ලඤණ පරමාත්මන්ගේ බලපරාකුමයේ විභූතියයි. සර්වස්ථානයන්හි පරම බලවාාප්තිය වන්නේ ද, පරම පූජනීය වන්නේ ද පරමාත්මන්ගේ ශක්ති ශරීරය ම බව පූර්වෝක්ත ඊශෝපනිෂද් පුථම ද්විතීය කාරිකා කරුණු විමර්ශනයෙන් පුතීයමාන වේ.

### ආශිුත ගුන්ථ

- එදිරිසිංහ, ඩී. සහ පෙරේරා, ජී., (2001). දාර්ශනික විමර්ශන. වත්මා ප්‍රකාශකයෝ. දෙහිවල.
- 2. රේවත හිමි, එන්., (2009). භාරතීය මතවාද විමර්ශන. එස්, ගොඩගේ සහ සහ සහෝදරයෝ. කොළඹ 10.
- 3. රේවත හිමි, එන්., (2016). විෂකනාහ. කර්තෘ පුකාශන, විදහාලංකාර මුළණය. පැලියගොඩ.
- 4. රාධකෘෂ්ණන්, (1970). ඉන්දීය දර්ශනය. අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව. කොළඹ.
- 5. වීරසිංහ. එස්. ජී. එම්., (1992). උපනිෂද් දර්ශනය. එස්, ගොඩගේ සහ සහ සහෝදරයෝ, කොළඹ 10.
- 6. ශංකරාචාර්ය, (1988). ඊශෝපතිෂද්. අද්වෛත ආශුම. කල්කටා.
- 7. හිරියන්න, ඇම්., (1978). සංක්ෂිප්ත ඉන්දීය දර්ශනය. අධාාපන පුකාශන දෙපාර්තමේන්තුව. කොළඹ.
- හේරත්, එල්. බී., (පරි), (1997). යථාරූපී භගවත්ගීතාව. භක්තිවේදාන්ත ගුන්ථ භාරකාර මණ්ඩලයේ පුකාශනයකි. මුම්බායි.
- 9. Barua, B.M., (1935). A History of Pre Buddhistic Indian Phylosophy. Culcutta.

- 10. Basu, S.P., (1974). The Concept of Brahma and His Images. Indian Museum Buletin.
- Macdonal, A. A., (1960). A Vedic Reader.
   Oxford University Press. London.
- 12. Radhakrishnan, S., (1980). The Principal Upanishad. London.